L.e Midrash Rabba sur Ruth

2¢me édition

Maurice Mergui
Frédéric Gandus



INTRODUCGTION AU MIDRASH RABBA
SUR RUTH

On trouvera dans cette édition numérique la traduction francaise parue il y a plus de 20
ans. Cette seconde édition a ceci de particulier que chaque passage y est commenté ce qui

sera le cas, progressivement, de tous nos ouvrages.

Le Midrash Rabba sur Ruth, appelé aussi Ruth Rabba malgré 1''mportance de son
contenu, n'avait jamais été¢ traduit en frangais. Le Midrash Rabba sur Ruth fait partie d’'un
ensemble nommé Midrash Rabba sur les "Cinq Rouleaux" (Ruth, Esther, le Cantique des
Cantiques, les Lamentations et I’Ecclésiaste). Le but de cette introduction est de mettre

l'accent sur le midrash en tant que genre littéraire.

Force est de constater que le midrash est, aujourd’hui encore, mal connu du grand
public. Si le terme de “midrash” ne pose pas de probleme (il signifie chercher, fouiller) nous
ne disposons pas, en revanche, d'une définition reconnue et acceptée par tous, du genre
littéraire lui-méme. Le midrash est une des grandes branches de la littérature juive classique,
la plus connue étant le Talmud. S'il est facile de définir le Talmud par son caractere
essentiellement juridique, la branche midrashique est plus difficile a caractériser. Ruth Rabba
se présente comme un commentaire "suivi" du livre biblique de Ruth. Il prend un verset du
rouleau de Ruth et le fait suivre de considérations extrémement variables, avant de passer au

verset sulvant.

Quelle est la nature de ce commentaire ? S'agit-il d'expliquer le livre biblique de Ruth
au lecteur ? Si c'est le cas, la méthode du midrash semble bien paradoxale. En effet, le
midrash apparait plutét, de prime abord, comme un ensemble d'associations libres sans lien
consistant entre elles. C'est 1a I'un des "reproches" fait le plus souvent au midrash : il semble
“passer du coq a I'ane”, si bien qu'apres quelques lignes, le lecteur ne sait plus du tout ou il en
est. Par ailleurs, le midrash présente, comme également recevables, deux opinions
contradictoires des intervenants (les Sages, les Docteurs du midrash). Dans le Talmud, cet
écart se trouvait bien souvent refermé par la fixation, i fine, d'un consensus sur la regle

juridique.



Il existe bien d'autres aspects du midrash qui expliquent sa réputation d’étrangeté. De
fait, au sein méme du Judaisme, les textes midrashiques sont bien moins connus et étudiés que
le Talmud. En dehors du Judaisme, les éléments qui rendent difficiles I'acces a ces textes sont
nombreux. La raison principale de cette méconnaissance est d'abord, nous I'avons déja dit, le
manque de traduction en francais. A notre connaissance, seule une partie de Genése Rabba
est traduite a ce jour. Il est vrai que la littérature midrashique est malaisée a traduire. D'abord
du fait de la langue. Cette langue midrashique est bien souvent un mélange d'hébreu biblique,
d'hébreu tardif, et parfois, de divers niveaux d'araméen. Cet hébreu tardif est lui-méme truffé

de mots empruntés au grec ou au latin, et translittérés de maniere fantaisiste.

Autre difficulté de lecture et de traduction : la double entente (tarter mashma’). Le
midrash semble fonctionner en permanence sous le régime de la double entente. En voici
quelques exemples: Josué épousa Rahab, dit un passage midrashique. Il faut comprendre qu’il
la convertit. Dans la langue du midrash, un chien peut désigner un paien, non pas comme
certains pourraient le croire, du fait d’'un gout particulier pour I'invective, mais a cause de
signes un peu trop visibles d’incirconcision. Il ne s’agit donc pas vraiment de métaphores,
puisque les comparaisons sont parfaitement motivées, mais d’un véritable code qu’il importe
de connaitre. Encore ce code n’a-t-1l rien d’automatique. Il dépend du contexte. Ainsi, un
impotent ou un paralytique peuvent aussi désigner un paien, a cause du manque de halakha
(mot qui signifie a la fois “lo1”, “conduite”, “marche”). La circoncision peut étre désignée par
une redevance quelconque, un impo6t, ou un droit de douane. Le pain ou la nourriture
signifient la Loi ou la parole de Dieu. De méme que le vin. Matin, lumiére, aube ou soleil

peuvent signifier : messie. Prostitution signifie idolatrie.

En un mot, il convient, lorsqu’on lit un midrash, de se tenir sans cesse sur ses gardes. Et
d’éviter de penser qu’on a immédiatement compris le sens d’un passage. A cela s’ajoutent les
effets liés au ¢éri-kétib (le mot hébreu n’est pas lu comme 1l est écrit) et au al tigra (ne lis pas cect,
mais cela). Cette accumulation de procédés donne I'impression que la place accordée aux jeux
sur les mots est, dans le midrash, excessive. De ce fait, une lecture rapide et superficielle du
midrash, laisse souvent 'i'mpression qu’il manque parfois du “sérieux” que ’on pense étre en

droit d’attendre de textes “religieux”.

Malgré ces difficultés, le lecteur se rendra compte par lui-méme de l'intérét de ces

textes.

Nous présentons maintenant quelques itinéraires qu’il est possible d’effectuer dans la
lecture de Ruth Rabba. Il s’agit simplement de quelques exemples. Comme tout midrash,

Ruth Rabba est justiciable d’une lecture infinie.



QUELQUES PARCOURS
DANS RUTH RABBA

Le contenu du livre biblique de Ruth tient en quelques mots : a la suite d'une famine,
une famille judéenne doit s'exiler au pays de Moab. La derniére survivante de cette famille,
Noémi, revient en Judée, ou elle trouve un parent qui lui permet de racheter son bien et qui
¢pouse Ruth, sa bru, qui avait souhaité rentrer avec elle. Rien ne justifie jusqu’ici, l'entrée
d’un tel livre dans le canon biblique. Autant ce contenu semble limité, autant celui de Ruth
Rabba apparait pléthorique. Au point qu'on peut se demander si le rapport réel que le
midrash sur Ruth entretient avec le livre biblique du méme nom, n’est pas quelque peu forcé.
Ruth Rabba traite en effet d'un grand nombre de sujets, et ceux-ci s'enchainent a un rythme

¢tourdissant. Il nous faut nous arréter un instant sur ce point.

* Lire le midrash.

La difficulté, quand on lit la littérature midrashique, tient a la maniere dont les idées
s’enchainent. Le lien qui permet de passer d'un sujet a un autre n’est jamais explicité. C’est au
lecteur de le dégager. Comme, de plus, I'hébreu est une langue compacte et elliptique, les
idées se suivent a un rythme vertigineux, et cela rend notre lecture plus difficile encore. Apres
seulement quelques lignes, on a 'impression d'avoir abordé dix sujets sans rapport entre eux.
On est comme en présence d’associations libres. II suffit parfois d'un chainon manquant pour
que toute une chaine associative soit rompue. On ne sait plus bien, alors, d’ou 'on est parti,

ou l'on est vraiment, ni pourquoi.

Prenons un exemple qui nous fera entrer de plain pied dans notre texte. Dés le début du
premier chapitre de Ruth Rabba, ce sont six sujets différents qui nous sont proposés : on nous
parle d'abord des Juges, puis de 'idolatrie, puis de Samson, ensuite du prix des denrées sur le
marché, puis du fait de quitter la terre d’Israél, enfin de 'usage de faux en maticre de poids et
mesures... Quelle est la cohérence de cet enchainement d’idées ? Le livre biblique Ruth,

semble relater des faits historiques :
Au temps ou gouvernazent les fuges, une famine survint dans le pays R 1,1)

En réalité, le midrash n'a que faire de l'histoire. S’ situe Iaction a I'époque des Juges,

c’est que c’est une époque sans loi, sans Tora. C’est 1a un raisonnement typique du midrash :



le mot Tora (loi) ne figure pas dans le livre des Juges. De plus, il est dit qu'a cette époque
chacun faisait ce qu'il jugeait bon de faire. On en déduit que c'est une époque sans Tora.
Corollaire : la parole de Dieu était rare. On a la une illustration du principe midrashique mida
keneged mida : Dieu agit “mesure pour mesure”. Le peuple se détourne de lui, il se détourne de

son peuple.

Le midrash figure invariablement ce manque de loi par une famine. La famine
représente a la fois I’absence de loi, et sa contrepartie : les conséquences de cet état de fait, les
conséquences économiques et sociales de ’anomie. L’absence de loi semble propager ses effets
comme une épidémie. Elle finit par toucher la sphere de la production, et on aboutit a une
famine véritable, et non plus métaphorique. Le désordre vient d’en haut, il se propage aux
infrastructures et devient ainsi réel. C’est un mouvement du sommet vers le bas. En somme,

pour notre midrash, le livre des Juges pourrait étre résumé par ce verset :
En ce temps-la il n'y avait pas de rot en Israél et chacun faisait ce qui lui plaisait (Jg 17, 6)
En hébreu, cette phrase se dit : chacun faisait ce qu’il pensait étre droit a ses yeux.

Comment 'anarchie se propage-t-elle ? On a vu qu’elle part du sommet. Le premier
chapitre de Ruth Rabba insiste donc sur le role des dirigeants. En I'occurrence, ces dirigeants
sont les Juges, puisque nous ne sommes pas encore a l'époque du Royaume. L'idée est simple :
si ceux qui guident le peuple fautent, le peuple est condamné a errer. Selon notre midrash, ce

sont les chefs, et notamment les _Juges, qui ont fauté.

L’exemple de Samson en 1,2 est, a cet égard, significatif : Samson a suivi la loi de son
désir (en hébreu : de ses yeux). Il sera donc puni par ses yeux. Le midrash va en tirer les
conclusions suivantes : il faut substituer au désir des yeux, le désir de la loi, et substituer aux
yeux du désir, les yeux de la loi. En 4,8 ces “yeux de la loi” seront identifiés au Sanhédrin. Tout

au long de Ruth Rabba, on retrouvera en filigrane cette dialectique du désir et de la Lou.

Ce théme des yeux intervient ensuite pour illustrer la difficulté de juger. Etre impartial,
c’est ne pas se fier a ses yeux. C’est pourquoi la justice est représentée les yeux bandés. Car
“regarder” le justiciable, c’est faire acception des personnes, et non juger selon la stricte
équité. Avoir égard au rang des justiciables, c’est donc fausser la justice. C’est fausser la
balance de la justice, d’ou le lien métaphorique avec les poids truqués, qui faussent la balance

des commergants.

De la balance du juge, nous sommes passés a la balance du commercant. Mouvement
descendant. Voila pourquoi nous sommes conduits a I'idée du fonctionnement du marché. De
méme que I'on peut fausser la balance du commerce, on peut fausser I’équilibre du marché.
Cet équilibre peut étre aisément faussé, par la spéculation ou la rétention de loffre,

notamment. Le midrash ne croit donc pas a une main invisible, et encore moins divine, qui



établirait par miracle 1’équilibre sur le marché. C’est pourquoi notre premier chapitre parle, a

un moment, de ’effondrement des cours des fruits, ou de la hausse des prix.

Une hausse des prix peut en effet étre due a une pénurie objective, mais aussi a une
rétention volontaire de l'offre. Elimelek, selon le midrash, aurait fui pour ne pas partager ses
richesses. L’exil est ainsi cause et conséquence de I’égoisme des grands acteurs de la vie sociale
et économique. Les phénomenes économiques sont donc auto entretenus. On part pour ne
pas partager, mais, ce faisant, on provoque la pénurie et I'inflation qui poussent les autres a

I’exil. D’ou, a nouveau, 'importance des chefs.

* Premiére approche.

Au-dela de ces chaines associatives, existe-t-il un “message”, comme nous disons
aujourd'hui, propre a Ruth Rabba ? Existe-t-il un théme propre a ce midrash, ou bien cet
ouvrage est-1l une simple succession de chaines associatives ? Dans une premiéere approche, on
peut, si Pon veut, dire que Ruth Rabba délivre un message de fond, éclaté en plusieurs
fragments. Voici ce message : méme au comble du désespoir, Dieu peut sauver celui qui se
repent. Et voici quelques fragments dans lesquels le message est délivré : le reste du clan
d'Elimelek peut rentrer d'Exil, Ruth peut se laver de son idolatrie, Noémi peut retrouver son
bien, et avoir une descendance, Elisha peut se repentir jusqu'au dernier instant...Mais n’est-
ce pas la une idée qui court dans 'ensemble des midrashim, et qui n’aurait donc rien de
spécifique a Ruth Rabba ? On pourrait tout aussi bien dire que Ruth Rabba nous parle du
destin d’Israél et de celui des Nations. Le destin d'Israél dépend de ses dirigeants, et de

l'attitude des dirigeants face au peuple. Les dirigeants ne doivent pas étre arrogants, etc.

Mais ne pourrait-on pas dire aussi que Ruth Rabba traite de la conversion des paiens ?
Ruth Rabba traite, il est vrai, de 'admission des gerim, des étrangers, dans le Judaisme. Cette
admission dépend des regles de la Tora. Les prosélytes sont acceptés dans la mesure ou la Loi
le permet, et a condition qu'ils acceptent totalement ses regles. Ces prosélytes deviennent

alors égaux aux Juifs et Dieu les apprécie tout particulierement, etc.

De quoi nous parle donc, vraiment, Ruth Rabba ? Pour répondre a cette question,

écoutons les préoccupations du midrash.

* Un discours multiple.

Dans le Zohar sur Ruth, un Docteur fait cette proposition : st le but du livre de Ruth est
simplement de me fournir des informations sur les origines de David, pourquoi ne pas réduire
ce livre a ses cinq derniers versets. Voict la postérité de Péreg : Pérég engendra Hegrin, etc. Et
d'ajouter : qu'ai-je besoin du reste ? Cette proposition impertinente a pour effet d'attirer notre

attention sur cette question : pourquoi cette touchante idylle entre un riche personnage et une



pauvre veuve ¢étrangere, a-t-clle ét¢ admise dans le Canon biblique, alors que le Livre
d’Ezéchiel, ou I'Ecclésiaste, ont failli ne pas y entrer ? Certes, on se doute un peu que cette
histoire d’amour, voire de désir, n’est que la surface du texte, et qu’il y a de la double entente
dans l’air. Mais quel est alors le double sens de ce mariage romanesque ? Pour le savorr, il
nous faut parcourir les différents textes midrashiques qui portent sur la megila (le rouleau) de
Ruth. Or ces textes révelent des préoccupations (et des divergences) sur des sujets d'un tout
autre ordre. Les idées qui inspirent les commentaires sont des questions lourdes : unions
illicites, idolatrie, 1évirat, conversion, fixation de la Loi, évolution de la falakha. On est loin de

la romance. Le livre de Ruth nous "parle" donc simultanément sur plusieurs plans différents.

* Le rouleau de Ruth traite du don de la Tora. Pourtant le texte de Ruth n'en parle pas.
Mais la tradition juive a li¢ ce livre a la féte de shavu'ot, qui est celle de la donation de la Loi.
Le Zohar sur Ruth est plus direct : "ce rouleau fait allusion a la Tora écrite, a la Tora orale et

au monde a venir".

¢ Le rouleau de Ruth traite de la feshuva, (du "retour", du repentir) repentir qui
concerne Juifs et paiens. Le texte ne traite pas directement de ce théme, mais c'est ce qu'on
“entend” a la lecture de ce rouleau : le premier chapitre du livre fait entendre douze fois le

mot "lashuy" (revenir, se repentir)

* Le rouleau de Ruth traite des rapports entre Juifs et paiens : Ruth et Noémi sont
"maintenant" si proches, qu'elles sont indiscernables. Le fils de Ruth est dit étre celui de
Noémi. Ruth est de Moab, c’est-a-dire phonétiquement "issue du pere”. Juifs et paiens sont les

enfants d'un méme Pére.

* Le rouleau de Ruth traite de la loi du Lévirat, une loi bien étrange. Que signifie cette

loi et sa présence dans le livre de Ruth ?

* Le rouleau de Ruth traite du Hessed, de la générosité, comme l'a bien vu Victor Hugo
(sa gerbe n'était pas avare...). 11 s'agit de la générosité et de 'ouverture des Juifs vis-a-vis des autres
peuples. Ruth serait I'anti-Esdras, texte qui pronait la répudiation des épouses non juives, et
qui témoignait d'un mouvement de repli du Judaisme sur lui-méme. Mais le mot Hessed

9% ¢

signifie aussi bien bonté, amour, que “dépasser la mesure”, “étre excessif .

* Le rouleau de Ruth traite de la rédemption, sous couvert du rachat du champ de

Noémi. Le livre contient 23 fois les mots "goel, geula" (délivrance, rachat, rédemption).

Développons chacun des ces points :

* Ruth, une femme d'exception.

Ruth est une Moabite, et pourtant, elle est admise dans la communauté d'Israél. La

tradition rabbinique ne pouvait pas ignorer les lois qui interdisent la conversion des Moabites.



L'Ammonute et le Moabite ne seront pas admis a 'assemblée de Yahvé ; méme leurs descendants a la

dixieme génération ne seront pas admis a l'assemblée de Yahvé, et cela pour toujours (Dt 23, 4 ; Ne 13, 1)

Comment concilier I'histoire de Ruth avec ces lois ? Le midrash réagit globalement
d'une maniére curieuse. Certains textes commencent par dire que Ruth s'était déja convertie
au moment de son premier mariage. Cette position est intenable : la déclaration de Ruth a
Noémi (fon peuple sera mon peuple...) qui fait toute la beauté du livre, n'aurait plus de sens. Le
midrash se replie alors sur une nouvelle position : au moment méme de la réunion de Boaz
avec le premier goel, un décret du Sanhédrin venait de promulguer une exception (hefer)
autorisant la conversion des femmes moabites (Yebamot 8,3). Le Sanhédrin a I'époque des Juges ?
Le midrash, prend le risque de paraitre de mauvaise foi, pour attirer I'attention du lecteur et

provoquer sa réflexion.

On comprend que, pour une raison impérieuse et mystérieuse (grace au mérite de
Ruth ?) la halakha a été modifiée. Mais alors il s’agirait d’une novation essentielle, car la loi est
quasi-immuable. Dans la tradition juive, seule la venue du messie permettait un allégement ou
une abolition de certaines lois. Et encore, 1l y a débat la-dessus. Quelle est donc la raison de

Pentrée de Ruth? Est-ce la venue du messie ?

Ou bien le mérite de Ruth ? Mais, dans ce cas, I’histoire de Ruth devrait se terminer ici.
Boaz peut épouser Ruth et racheter le champ de Noémi. Fin de Thistoire. Or, ce n’est pas le
cas. Les choses se compliquent avec I'introduction des idées de rachat et de lévirat. Ici, le
midrash n'est pas unanime. C'est que le rouleau de Ruth apporte un élément nouveau : le

rachat y est li¢ au lévirat.

Le rachat est une loi de réversibilité économique. Ruiné, j’ai dt vendre ma terre pour
pouvoir subsister, mais je pourrai la racheter au prochain Jubilé. L’aliénation économique
n’est pas définitive. Le Lévirat est, en revanche, un commandement qui vise un aspect plus
obscur : la reléve du “nom du mort”. Cette disposition implique elle aussi un rachat des biens
du défunt, pour les remettre plus tard au fils issu du mariage léviratique, mais elle court-
circuite I'attente du Jubilé. Le 1évirat est une loi d’urgence, relativement au temps. Boaz affirme
que rachat des biens, et prise en charge de la veuve, sont liés (Rt 4,5). La confusion entre rachat
et lévirat est d'ailleurs présente aussi chez Ruth, dans sa demande a Boaz, et chez le premier
goel Rt 3, 9). Le Targum de Ruth et le Zohar sur Ruth, ont une position claire : le mariage
entre Ruth et Boaz est un lévirat. Il est donc urgent. La tradition rabbinique majoritaire et le
Talmud, ont une position contraire : ce mariage n'est pas un lévirat, il est contingent, Boaz a
simplement usé de charité¢ avec une pauvre veuve. Boaz est un simple goe/, non un lévir. Il n’y

a pas d’urgence.

* Convertir les paiens, c’est-a-dire les sauver.



L’affection de Ruth pour sa belle-meére, ainsi que l'idylle avec Boaz, ne seraient pas le
véritable objet de la megila de Ruth. Le cceur de 'ouvrage serait la transaction entre Boaz et
le goel anonyme, puisque c’est sur ce sujet que le midrash se divise. Le probléme ne serait pas
d’épouser, mais de convertir pour sauver. Le soi-disant mariage n’est la, par double entente,
que pour évoquer la conversion et ’entrée dans la communauté d’Israél (lehikaness en hébreu
tardif’ a le sens d’entrer, de se marier et de se convertir). Le paien doit étre sauvé. C'est une
question de vie ou de mort. Le paien est d'ailleurs, d'une certaine maniere, déja mort. Il est
stérile, 1l n'a pas d'avenir (comme Sarra dans le livre de Tobie, ou Tamar). Selon Ruth Rabba,

Ruth n’a pas d’organes de reproduction féminins.

Il faut néanmoins sauver les paiens. Sans quot il y aurait en quelque sorte non-assistance
a personne en danger. Il ne peut étre sauvé que par son proche parent (garov) monothéiste,
détenteur de la Tora. Le qarov du paien est donc le Juif. Il est son goel naturel. Mais au
moment ou il apprend qu'il devra sauver une Moabite, un premier goel se récuse. La loi
I'empéche, pense-t-il, de sauver le paien. Un autre goel (Boaz) se présente et se substitue a lui.
Pour Boaz, le Juif est non seulement le goel du paien, mais son lévir. Il en a la force (bo-az = la
force est en lui). Le nouveau goel-lévir prend la place du précédent, au nom d'une autre
interprétation de la Loi. Ou d’une autre loi. C'est ce nouveau goel qui “engendre”, ou "fait
venir" le messie. On aurait ici un plaidoyer pour l'entrée des paiens dans I'Alliance. Le
premier goel, qui craint l'union illicite, et le mélange qui pourrait altérer sa descendance, ne
laissera pas d’autre nom dans l'histoire d'Israél, que celui de “quidam”. Le Zohar sur Ruth
interprete les mots peloni almont (le "quidam", le premier goel pressenti) comme "veuf et seul".
Israél devrait donc son avenir et son salut, a sa force, a sa capacité¢ d'intégrer l'étranger, a

devenir religion universelle.

* L'hésitation du premier goel.

La position du premier goel, celle du quidam anonyme, est simple : d'accord pour le
rachat du champ de Noémi (afin qu'elle puisse payer ses dettes) c'est un acte charitable envers
une pauvre veuve, mais qui n'est pas bien pénalisant pour le goel. Mais pas d'accord pour le
lévirat, qui implique d'épouser la veuve du fils de Noémi. Selon Ruth Rabba, ce goel craint de
mourir, car il pense que les “anciens” (2 commencer par les fils de Noémi) sont morts pour
avoir épousé des femmes Moabites. Il pense donc que la loi est immuable. Qu’elle est valable

jusqu’a la fin des temps.

Il y a ici un parallele de situation entre Ruth et Tamar, quant a la confiance de
“Juda” (ou des Juifs) envers I’étranger. Juda, fils de Jacob et de Léa, a trois fils : Er, Onan et
Shéla. Er, 'ainé, épouse Tamar, mais meurt rapidement sans descendance. Juda demande a
Onan d'épouser Tamar, selon la loi du lévirat. Onan ne veut pas que son frére mort ait, par

ses soins, un héritier. Il refuse une postérité, un héritage, a Tamar, sa belle-sceur. 11 est puni de



mort. Méfiant, Juda craint que son troisieme fils, Shéla, ne meure aussi a la suite de son
mariage avec Tamar (méme situation dans Tobie avec Sarra qui risque de rester stérile, car ses
maris meurent tous, lors de la nuit de noces). Il ne tient pas sa promesse de lui donner ce fils,
en vertu des lois du lévirat. Par manque de courage, Juda et ses fils manquent de confiance
envers Tamar. Elle en est réduite a se prostituer (lire : rester dans l'idolatrie) pour pouvoir
avoir une descendance. Juda le reconnait : tu es plus juste gue moi. Tamar, comme Ruth, passe en
force. Elle oblige Juda a assumer les contradictions de sa propre loi. Cette loi les condamne
comme idolatres mais les empéche de se convertir. Toutes ces femmes doivent faire preuve de
courage pour s’opposer a la Loi qui empéche leur entrée. C’est pourquoi le midrash reconnait
leur vaillance. Ruth, selon Rt 7, 2 “ceignit ses reins comme un homme”. Boaz lui parle comme a un
homme. Le théme de la générosité et de la confiance en 'avenir, serait donc au centre du livre
de Ruth. D'apres le midrash, ce n'est pas par crainte de la famine que la famille d'Elimelek
quitte Bethléem : c'est en effet la famille la plus riche de la ville, mais c'est pour éviter de
devoir partager ses biens avec les victimes du fléau, qu'elle choisit de s'expatrier. Par double
entente, 1l faut comprendre que les Juifs ne veulent pas partager la loi. Les Juifs peuvent donc

manquer de générosité. Et les paiens peuvent se montrer bienveillants.
Que Yahvé use de bienveillance envers vous, comme vous en avez usé envers ceux qui sont morts (Re 1, 8)

dit Noémi a ses belles-filles, Ruth et Orpa. Le théme de la bienveillance envers les morts
apparait aussi dans Tobie. Mais ces “morts” sont les paiens ou méme les Juifs de 'Exil. Lexil
étant, pour le midrash, lié a I'idolatrie, il y a indifférenciation potentielle entre les deux

catégories.

* Le livre de Ruth fait entendre douze fois le mot "leket" (récolte) qui est le terme utilisé
notamment dans les passages relatifs a la récolte de la manne, et dans ceux traitant des lois sur

le glanage des étrangers ; le mot assone avec malkut, le Royaume.

* Boaz compare Ruth a Abraham (Rt 2, 11). Mais Abraham a moins de mérite que Ruth,
car c’est Dieu qui lui enjoint de faire mouvement “lekh-lekha™ ; alors que Ruth, décide de son

propre chef d’entrer, malgré les mises en garde de Noémi et les circonstances difficiles.

* Le livre de Ruth peut étre lu comme un plaidoyer pour la sincérité des paiens et leur
droit a entrer dans I’Alliance. Cela se traduit dans le vocabulaire utilisé. En réponse aux
tentatives de Noémi de la décourager, Ruth répond en utilisant le verbe pg’ Rt 1, 16) qui a le
sens tres fort d’attaquer, de blesser. De méme, Boaz demande a ce qu’on ne moleste pas (ng’)
Ruth (Rt 2, 16). ng’ connote aussi la lepre et donc I'isolement. C’est dire que leur refuser 'acces
au judaisme équivaut, pour le midrash, a les abandonner a la mort. On aurait donc une
équivalence entre conversion et résurrection et son corollaire : ne pas se convertir = ne pas

ressusciter = mourir.



* Noémi demande un fils.

Malgré son age et son statut, Noémi demande un fils. Elle ne le demande pas de
maniere directe. Mais sa demande transparait lorsqu'elle se laisse aller a déclarer, dans une

sorte de dénégation :

Je suis bien trop vieille pour me marier 'Et quand bien méme je dirais : 1l y a encore pour mot de
Uespour; cette nuit méme je vais appartenir @ mon mant et j'aurar des fils", attendriez-vous qu'ils sotent

devenus grands ?

Pourtant, a la fin du livre de Ruth, le cheeur des femmes affirme qu'un fils est né a
Noémi. Le fils, (ou le salut) de Ruth est devenu celui de Noémi. La convergence s'effectue bien
a la fin. Avant que cette convergence ne s'effectue, nous avons une femme, Noémi, pleine
d'amertume, qui demande a ce qu'on l'appelle Mara. Elle représente Israél. Clest Israél
révolté (bet mert) et puni par l'exil, repenti et pardonné selon les prophéties, mais décimé et
épuisé au retour de cet exil. Il est vidé de sa force vitale. Il a perdu sa force parmi les nations,
mais il a aussi transmis, durant ces années d'exil, sa force aux nations. Ce peuple exténué a-t-il

un avenir ? Noémi (comme Sara, agée) peut-elle encore avoir un fils ?

* Qui est Boaz ?

Boaz, qui est présenté comme le bon rédempteur, serait la figure de Dieu. Il a le pouvoir
de racheter la terre de Noémi (d'Israél) car il est I'acheteur en dernier ressort. Noémi, nous
dit-on, cherche a vendre son champ, elle cherche en fait a sauver son patrimoine, comme le
prévoient les lois du Lévitique, en se donnant la possibilité d'un droit de rachat. Elle est certes
ruinée, et son champ aliéné, mais 'aliénation n'est jamais définitive. Au moment du Jubilé,
celul qui a aliéné son bien, peut le racheter. Par passage a la limite, la fin des temps est aussi

un Jubilé. Le Jubilé est un marqueur de la fin des temps, dont il permet de parler.

Lv 25, 23 La terre ne sera pas vendue avec perte de tout droit, car la terre m'appartient et vous n'étes
pour mot que des étrangers et des hotes. 25, 24 - Pour toute propriété fonciére vous laisserez un droit de
rachat sur le fonds. 25, 25 - St ton_frére tombe dans la géne et doit vendre de son patrimoine, son plus
proche parent viendra chez lut exercer ses droits familiaux sur ce que vend son_frere. 25, 26 - Celur qui
n'a personne pour exercer ce droit pourra, lorsqu'il aura trouvé de quot faire le rachat, 25, 27 - calculer
les années que devrait durer l'aliénation, restituer a l'acheteur le montant pour le temps encore a courw
et rentrer dans son patrimoine. 25, 28 - S'll ne trouve pas de quor opérer cette restitution, le_fonds
vendu restera a l'acquéreur jusqu'a l'année jubilaire. C'est au jubilé que celui-ci en sortira pour rentrer

dans son propre patrimoine.

Boaz a aussi le pouvoir de nourrir Ruth la paienne, c’est-a-dire, en vertu de la
métaphore abrahamique, de la convertir (donner la nourriture = donner la Loi = convertir).

Lorsque Ruth raconte qu'elle a glané dans le champ de Boaz, Noémi lui dit que cet homme



est "garov lanu". “Proche” est ici un marqueur temporel de l'eschatologie. Dieu ne va pas
tarder a se manifester. Le midrash insiste sur I'idée que Dieu est “proche” de son peuple.
Noémi parle certes de Boaz comme d'un homme, "ish", mais ish désigne aussi un seigneur ; et
Dieu est défini en Ex 15, 3 comme 54 milHama, un homme de guerre. Ici Boaz est ush gibor
Hayil, un brave, un guerrier, expression proche. Ce n’est pas une simple hypothése, on trouve

souvent dans le midrash ce type de séquence :

SI UN HOMME. cette expression désigne le Saint béni soit-il ainsi qu'il est écrit : "Le Seigneur

est un homme de guerre (Ex 15, 3)

Il est migoalenu, non pas : I'un de ceux qui doit nous racheter, mais mi-goalenu : celui qui

nous sauvera.

* Urgences.

Le livre de Ruth est marqué par I'urgence. Ruth doit aller glaner (chercher un peu de
nourriture = la Loi) sans attendre. Noémi affirme que Boaz va agir aujourd’hui méme. On ne

peut plus attendre. Noémi dit a ses brus :
...attendriez-vous qu'ils soient devenus grands ? Renonceriez-vous a vous marier ?

Elle semble ainsi les encourager (Hazaq) a ne pas attendre vainement (comme Tamar
qui avait attendu an vain que le fils de Juda grandisse). Ruth entendra ce conseil. Elle
n'attendra pas, et meénera, la nuit venue, une action audacieuse aupres de Boaz. Cette
urgence est aussi un index temporel, dans un contexte de passage a la limite. Les temps sont
comptés. Le livre de Ruth se déroule pendant la période du ‘omer ot 'on compte les jours qui

séparent de shavuot. Comment mieux dire que le nombre de jours tend vers zéro ?

* Naissance miraculeuse a Bethléem.

Noémi accepte de rentrer a Bethléem, car elle a entendu que Dieu a décidé de “visiter”
son peuple (c’est donc la fin des temps) pour lui “donner du pain” (la loi). Or la donation de la
loi a déja eu lieu. Il s’agit donc d’une seconde donation. Universelle, cette fois. C'est pourquoti
Boaz donne six mesures d'orge a Ruth. Les paiens étant entrés, ils ne sont plus désormais

stériles. Une naissance miraculeuse va donc survenir a Bethléem.

* Le rédempteur plus proche.

Boaz évoque un rédempteur plus proche que lui. Comment est-ce possible, deés lors que
Boaz représenterait, dans le livre de Ruth, Dieu lui-méme ? Qui est ce rédempteur plus

proche ? Ruth Rabba rappelle le principe selon lequel le dernier rédempteur d'Israél, sera



comme son premier rédempteur, c'est-a-dire Moise. Moise est certes le premier rédempteur
de I'exode, mais il a surtout libéré Israél par la Tora, par la Loi. C'est la Loi de Moise qui est

ici le premier rédempteur d'Israél. La promesse faite 2 Ruth en Rt 3, 13

Fasse la nuit ict et, au matin, s"il veut exercer son droit a ton égard, c'est bien, qu'il te rachéte ;
mazs s'1l ne veut pas te racheter; alors, par Yahvé vivant, c'est mot qui te rachéterai. Reste couchée

Jusqu'au matin.

signifierait ceci : “Si la Loi le permet, alors tu seras acceptée dans le judaisme et sauvée,
et sinon, c'est moi-méme, Dieu, qui te rachéterai”. Mais cette promesse est fortement
encadrée par cette invitation : “reste couchée jusqu'au matin” qui est une allusion aux temps

messianiques. De méme Juda avait prudemment promis a Tamar en Gn 38, 11 :
Retourne comme veuve chez ton pére, en attendant que grandisse mon fils Shéla.

Il lui demande en somme d’attendre un hypothétique Shéla. Curieusement en Gn 49,
10, 1l est question de la venue, dans un lointain futur, d’un certain shilo, terme orthographié
parfois comme shela. La loi écrite ne permet sans doute pas de réaliser, tout de suite, le veeu de
Ruth. A la fin des temps, Dieu interviendra donc lui-méme pour racheter les paiens. En
attendant, il prépare cette échéance en créant les conditions des temps messianiques. Ce
théme du dépassement eschatologique de la loi écrite, expliquerait pourquoi Ruth Rabba
nous rapporte longuement l'histoire d'Elisha ben Abuya. Cet hérétique mystérieux est
“interdit de teshuva”, de retour. Il a entendu une bat-gol, une voix céleste, qui disait “revenez
vers moi, sauf Elisha”. Elisha est donc, comme les paiens, interdit d’entrée. Son disciple,
Rabbi Méir, agit avec Elisha, comme Boaz avec Ruth. Il introduit un horizon de dépassement

face a la rigueur de la loi : si la loi ne permet pas ton retour, mot je te pardonne.

* La Loi n’est plus au ciel.

Ruth Rabba lit le c'est bien de la phrase : "s'il veut exercer son droit a ton égard, c'est
bien" comme : si “le bon" veut exercer son droit de rachat, qu'il te rachete. “Le bon”
signifiant “la lo1”, selon le midrash. Le midrash semble penser qu'au fond, st la loi actuelle ne
permet pas l'entrée des paiens, cela est peut-étre justifié par les "faiblesses" morales d’Israél.
Les filles de Moab étaient connues pour leur luxure (lire : idolatrie) peut-étre fallait-il protéger
Israél de leur contact ? La loi, c’est bien connu, est faite pour protéger les faibles. Ruth Rabba
précise que Boaz, en conseillant a Ruth, la Moabite audacieuse, de dormir jusqu’au matin, a
fait preuve de résistance a ses "mauvais penchants". Il s’agit la, bien entendu, de I’'homme
Boaz, qui est d’ailleurs comparé par le midrash, au chaste Joseph. Mais Boaz n’est pas
seulement un homme. Il est aussi, par double entente, Dieu lui-méme. Ces “mauvais
penchants” auraient alors le sens suivant : si Dieu avait fait entrer Ruth immédiatement, 1l

serait intervenu en lieu et place de la Loi, il aurait également mis fin au privilege détenu par



Israél quant a la détention de cette Loi, enfin, et accessoirement, il aurait haté la fin des

temps.

* Ruth a-t-elle épousé Boaz ?

La question peut paraitre absurde, étant donné que cela est clairement indiqué au
chapitre 4 du livre de Ruth. Mais le mode de pensée midrashique est étrange. Dans le rouleau
de Ruth, tout se joue la nuit ou elle va se coucher aux pieds de Boaz. Or, on sait que cette
nuit-la, il ne s’est rien passé, comme disent les jeunes filles de bonne famille. Boaz lui a fait
une promesse eschatologique, et lui a en quelque sorte demandé d’attendre le messie : “Dors
jusqu’au matin”. Ruth a arraché une promesse, exactement comme Rahab et Tamar. C’est
seulement le lendemain que le mariage de Boaz est mentionné. Tout le chapitre 4, dans lequel
Boaz rachéte Ruth et la prend pour épouse, se situe bien “au matin”. C’est dire qu’il est
repoussé a la fin des temps, aux temps messianiques. L'union de Ruth et Boaz “tend” vers sa
réalisation, mais asymptotiquement. Selon le midrash, Josué a épousé Rahab, Joseph a épousé
Asenet. Mais n’oublions pas la double entente : se marier, c’est lehikaness, “faire entrer” dans
la knesset d’Israél, dans 'assemblée, soit convertir. Ce “mariage” entre Juifs et paiens est donc
mévitable, mais 1l est indéfiniment différé. Si I'i/dée que Boaz n’a pas encore épousé Ruth,
nous choque, en tant que lecteurs, c’est que 'effet du midrash est réussi. La forme “récit” est
hautement performative. Nous avons tous fini par croire a I’historicité de ce récit. Nous avons
oublié, 'espace d’un instant, ce qu’est un midrash : une petite histoire toute simple, inventée

spécialement pour nous parler d’eschatologie.

* Prologue judiciaire.

Pour étre stir que le livre de Ruth accorde une place de tout premier ordre aux rapports
entre Juifs et paiens, il suffit de revenir au prologue de Ruth Rabba. Dés le tout début de ce
texte, dans le premier prologue, le midrash prend appui sur le fait que le livre biblique de
Ruth parle des Juges pour développer la métaphore judiciaire. Avec avocat et procureur. Ce
proces est celui des Juifs instruit devant Dieu en présence des Idolatres. C’est dire que le
midrash sur Ruth ne nous parle, depuis le début, que des rapports entre Juifs et paiens. Mais,
c’est dire aussi, que ces rapports sont placés par le midrash sous le signe de la chose judiciaire.
Il s’agit d’'un “proces en justification”. Puisque la Loi empéche les idolatres d’entrer, ces
derniers attaquent la loi devant Dieu. Ils font appel et demandent la révision de la loi.
L’argument essentiel est le suitvant : les Juifs ont finalement toujours été aussi idolatres que les

autres Nations.

* Rahab.



Le chapitre 2 de Ruth Rabba débute par une clause étrange. On nous déclare que le
livre des Chroniques, censé étre histoire officielle d’Israél doit étre lu comme un midrash. A
cet effet, on prend un verset obscur, un fragment de généalogie précisément, et on s’amuse a 'y
voir, a chaque mot, une allusion a Rahab. Au paragraphe 2,2 le méme verset est appliqué non
plus a Rahab, mais a David. En 2,3 on I’applique a Moise. Enfin, on 'applique a Elimelek, et
nous revenons au livre de Ruth, mais avec encore moins d’assurance quant a Ihistoricité des
personnages. Que signifie ces jeux de renvois ? Pourquoi le midrash tient-il a ce que toute
I’histoire de Ruth puisse étre “déduite” d’un fragment anodin, comme pris au hasard. Tout se
passe, mais la métaphore est bien entendu anachronique, comme si le midrash considérait
chaque fragment de ’Ecriture comme une cellule d’un organisme vivant. Chaque fragment
contiendrait donc en quelque sorte le code génétique de I'organisme tout entier. C’est dire
que ce qui est important, le noyau de chaque péricope biblique, est répliqué et disséminé dans
toute ’Ecriture. Autrement dit, ’Ecriture nous parle toujours de la méme chose, et ce message
est disséminé partout. Reste a déchiffrer ce message qui n’a rien a voir avec un quelconque

code secret. Mais plutét avec la double entente.

* Curiosités.

Parfois, au cours de nos pérégrinations dans Ruth Rabba, nous tombons sur des
formations midrashiques curieuses. Comme par exemple cette succession de passages

marqués par le nombre six.
Nous trouvons d’abord six paraboles royales.
- Le fils du roi au marché (Prologue 4)
- L'ami du ro1 attaqué par des Barbares (Prologue 7)
- Le tuteur criminel (Prologue 7)
- La proclamation du roi mal recue (Prologue 7)
- La vigne du roi et ses trois ennemis (Prologue 7)
- Le collecteur du roi molesté (Prologue 7)
En 5, 6 'exposition de R. Yonatan comprend six personnages.

En 7, 2 on nous parle de six justes, et des six noms et attributs du Messie issus de Is 9, 6.
On rappelle aussi les six qualités des jeunes Juifs dans Daniel 5, 12. Toujours en 7, 2 on trouve
les six mesures d'orge et le midrash prend prétexte de la présence d’un vav pour en “déduire”
que Boaz passa six heures avec Ruth. Or ce vav a grammaticalement le pouvoir de changer le
passé¢ en futur, et vice versa. C’est un inverseur temporel. Nous sommes donc devant une
nsistance a nous faire entendre le chiffre six. Ruth Rabba parvient méme a faire entendre ce

chiffre sans avoir a le prononcer. Comment cela ? En faisant allusion a Seth, dont le nom shet



sonne, en araméen, comme le chiffre six. Mieux, Seth n’est méme pas nommé, mais évoqué a
travers Gn 4, 25 zera’ aHer, une autre semence, une autre descendance, une lignée étrangere.
Ce chiffre est donc lié ici au messie. Seth, de plus, est un fils d'Adam donc un “fils de

I'homme”, autre figure de 'eschatologie.

* Trois attributs des paiens : animalité, prostitution, stérilité.

Le Livre biblique de Ruth et Ruth Rabba accordent une grande place a certains
¢léments comme le blé, 'orge, la moisson. Quoi d’étonnant a cela ? Ce serait tout simplement
le contexte estival et champétre de notre histoire qui ’exige, puisque les événements se situent
dans un cadre rural authentique. C’est oublier la double entente. En RtR 5,8 Ruth glane une
mesure d’orge. En 1,5 on nous explique que 'orge est la nourriture des animaux. Il faut en
conclure cect : parmi les nombreux noms dont, par double entente, on nomme les paiens, il y
a le terme “animaux”. Il est vrai que les paiens sont aussi nommés “chiens”, cette nouvelle
appellation est donc compatible avec la précédente et I’élargit quelque peu. Comme la
nourriture est assimilée par le midrash, a la loi, il faut aussi en conclure que la loi des paiens
est une loi particuliére et différente de celle des Juifs. A coté du champ sémantique qui tourne
autour du pain (LeHem) et qui contient donc les items comme blé, orge, grange ou aire,
moisson, Bethléem, et par double entente la Loi, nous rencontrons un autre champ
sémantique qui gravite autour des paiens : celui de la prostitution. Rahab était une prostituée,
Tamar est contrainte de se prostituer pour avoir une descendance. La prostitution (en réalité
I'idolatrie) touche également les Juifs. Les moissonneurs, nous dit-on, recevaient des
prostituées sur le goren (aire ou grange). Les Juges du premier prologue se prostituent avec
d’autres dieux, les Israélites se prostituent avec les filles de Moab. Reste que cette prostitution
est essentiellement une maniere de parler du paganisme. Les paiens entretiennent donc un
rapport de nature avec la prostitution. Dernier attribut : ils sont stériles. Ils ne peuvent avoir
de “fils”. C’est pourquoi on nous présente Ruth comme dépourvue d’organes de reproduction

féminins.

* Le midrash et la “mise en garde par les paiens”.

Le midrash accorde une place éminente aux rapports entre Juifs et paiens. Il accorde
par exemple une importance extréme aux gerim, les paiens venus vers le Judaisme, tels Rahab
ou Jéthro. Ces rapports entre Juifs et paiens sont marqués par les idées suivantes. Les paiens
venus au Judaisme sont les préférés de Dieu. De plus, a la fin des temps, tous les paiens se
convertiront au Judaisme. Les convertis actuels ne sont, en quelque sorte, que I’avant-garde de
cette conversion générale de nature eschatologique. Ils annoncent donc les temps
messianiques. Chaque conversion “annonce” donc la fin des temps, et, inversement, pour

parler de la fin des temps, on parlera volontiers d’une conversion. Cette construction est a la



source de formations midrashiques qui permettent de tenir un discours d’édification et de
mise en garde. Attention : si vous, les Juifs, n’étes pas a la hauteur, Dieu élévera les paiens a
votre place. C’est donc un discours d’émulation. Les paiens sont ’épée de Damocles qui
empéche les Juifs de s’endormir sur I'idée de leur élection. Les Juifs sont comparés au bélier
qui guide le troupeau des autres peuples. Le midrash va plus loin : lorsque le midrash parle de
la responsabilité des dirigeants juifs face a leur peuple, il parle en méme temps de la
responsabilité¢ des Juifs face aux paiens. A coté de ce discours eschatologique, le Judaisme
connait cependant un tout autre discours sur les conversions : le discours juridique. Et celui-ci
est beaucoup plus contraignant. Le midrash eschatologique ne s’oppose pas a la halakha, a la
loi. La tradition juive dénie au midrash et a la agada tout pouvoir d’intervention en matiere
juridique. La loi, qui doit régler au quotidien les rapports avec les paiens, est beaucoup plus
prosaique, mais le midrash introduit un horizon de dépassement de la loi. Il parle d’une

nouvelle loi pour la fin des temps.

* Le fils de Dieu.

Boaz représente midrashiquement Dieu, et il est 'ancétre du Messie, le messie peut
donc, pour le midrash, étre un “fils de Dieu”. Ruth Rabba connait donc en filigrane cette
notion, jamais explicite, de fils de Dieu. D’ou vient cette formation purement midrashique ?
La métaphore royale est omniprésente dans le midrash. Dieu est comparé a un roi dont les
sujets se conduisent parfois de maniere insultante a son égard. Lorsqu’il est las de ces révoltes,
le roi envoie son envoyé le plus proche pour rétablir I'ordre. Ce mandataire (shaliaH) est
souvent, et tout naturellement, son fils. Dieu étant aussi un roi, le midrash peut passer
aisément a I'idée de fils de Dieu. Mais ce n’est pas la seule source de cette formation. Il existe
dans la Bible un théme permanent : bien des femmes y demandent un fils. Et ce fils, en
général, est destiné a sauver son peuple. Il y a ici un effet massif de double entente. Une
femme qui demande un fils, et un peuple qui demande un sauveur, c’est la méme chose.
’équation de départ est donc fils = sauveur. Or, a chaque fois que le midrash lit (en hébreu)
ben (fils) 1l lit “messie” (mashiaH). Pas moyen de faire autrement dans une langue qui n'a pas de
chiffres, et qui est obligée de se servir de ses lettres pour donner une graphie a des nombres.
Supposons un instant qu’en frangais, nous n'ayons pas de signes pour écrire les nombres, nous
serions alors obligés, soit d’utiliser certaines lettres, comme les Romains le faisaient (XIV pour
14) ou d'écrire par exemple : il est b heures (pour : i/ est 2 heures) ou encore : il est dgé de d ans
(pour : 4 ans). Dans ce cas, on utilise toutes les lettres avec un code simple:a=1,b=2,c=3
etc. Supposons maintenant que “pere” se dise en francais "ab". Eh bien, nous finirions par
associer l'idée de peére au chiffre 3 (a = 1 et b = 2, total : 3). Et, a force de faire cette lecture
pendant des siecles, le chiffre 3 finirait par évoquer automatiquement l'idée de "pére". Nous
disions donc qu'a chaque fois que le midrash lit le mot “fils” (en hébreu : ben) 1l lit le chiffre 52,

soit le méme chiffre que messie (mashiaH). De méme que le midrash utilise les rapprochements



de mots, il utilise ici les rapprochements de chiffres. En Berakhot 2, les noms de Tsemal et
MenaHem sont acceptés, tous deux, comme noms du messie, tout simplement parce que leur
chiffre est le méme et équivaut a celui du messie. Demander le messie, c'est-a-dire le salut, est
donc figuré par le midrash comme “demander un fils”. Le midrash construit donc des récits,
et des paraboles, a base de femmes stériles qui demandent un fils, c’est-a-dire un messie. Gn
Rabba 53, 8 nous explique par exemple que lorsque Sara, la femme d'Abraham eut enfin un
fils, de nombreuses femmes stériles furent guéries et devinrent fécondes avec elle, de
nombreux sourds retrouverent l'ouie, de nombreux aveugles, la vue et de nombreux fous, leur
sens. On ne peut pas étre plus clair quant au sens salvateur du fils. Cette demande de
salvation est, en hébreu, une sheela. Le fils demandé est donc un shaoul. Pour remercier le ciel
de ce don, I'enfant est consacré a Dieu ; par exemple, dans le livre de Samuel, il est "shaou!
ladonai", cédé a Dieu (1S 1, 28). La double entente ne s'arréte pas la : comme le fils a été
demandé a Dieu, le fils en question est donné par Dieu, il est donc en quelque sorte (et
toujours midrashiquement) un "fils de Dieu". Par exemple, Dieu ayant "ajouté¢ un fils a
Rachel", Joseph est donc, selon une lecture midrashique possible, un fils de Dieu. Ou un

messie de Dieu, c’est a vous de voir....

* Elisha b. Abuya.

Enfin, dans un parcours au sein de Ruth Rabba, impossible de ne pas s'arréter un
mstant devant lhistoire d’Elisha ben Abuya. Ce personnage mystérieux a fait couler
beaucoup d’encre. On a dit qu’Elisha était un gnostique, un libre penseur, un Nietzschéen
avant la lettre. Pourquoi Ruth Rabba fait-il intervenir ce personnage ? Est-ce simplement
pour illustrer la possibilité du repentir jusqu’au dernier moment ? Mais alors pourquoi tant
d’anecdotes ? Que signifient ces joutes entre Elisha et R. Méir a base de citations de
I’Ecclésiaste et de Job ? Pourquoi le midrash et le Talmud conservent-ils tant de fragments
relatifs a Elisha ? Nous ne prétendons pas ici donner la clé de cette énigme. Mais on peut
légitimement tenter une hypothese fondée sur le régime général de la double entente. Elisha
serait une formation midrashique, un artefact, et non un personnage historique. Le midrash
utiliserait Elisha pour parler de tendances au sein du Judaisme. Tous les attributs qui tournent
autour du personnage semblent concerner des positions religieuses et morales. Reste donc a

relire et a comprendre autrement les éléments tels que ceux-ci :

* Sa naissance est associé¢e a la donation de la loi au Mont Sinai, mais ses parents ne le
destinent a I’étude de la Loi que parce qu’ils voient en elle une source de pouvoir. Ses parents

(des notables) n'ont pas agi pas de maniere désintéressée.

* Elisha serait le personnage du malentendu. Alors que la Loi orale insiste sur I'idée que

le retour est toujours possible, Elisha a entendu le contraire : tous peuvent revenir sauf Elisha.



Il figurerait donc la révolte religieuse, qui s’appuie sur la certitude que le pardon divin est

impossible.
* Il comprend I'idée de rétribution en lui donnant un sens immédiat.
* Sa mere a été tentée par 'idolatrie.

* Elisha empéche les enfants (gefanim) d’apprendre la loi...

* Effet-retard.

Fallait-il plusieurs pages pour expliquer ce dont nous parle Ruth Rabba ? Ne pouvait-
on pas accéder directement au sens eschatologique a partir de la narration biblique ? Un jour,
apres un long exil, Israél (Noémi) reviendra dans sa terre, les paiens pourront se convertir, ce
sera I'époque messianique (l'entrée de Ruth "engendre" le messie). Il suffisait en effet de lire la
narration biblique a l'aide de la double entente. Encore faut-il disposer d'un peu
d'entrainement. Nous disions plus haut que le midrash est justiciable d’une lecture infinie, que
signifie cette expression ? Elle évoque le fait que méme apres avoir “compris” le sens d’'un
midrash, on ne finit jamais d’en interroger certains aspects. En voici deux exemples: Pourquoi
le midrash fait-il de Ruth l'ancétre du messie ? Pourquoi a-t-on introduit dans Ruth le theme

du lévirat ?

Bien des lecteurs se sont demandés si le fait que le messie devait provenir d'une Moabite
avait un sens particulier. Un auteur aussi considérable que J. Neusner a méme soutenu que
c'était la le seul message du livre de Ruth. En réalité, si Ruth est "I'ancétre du messie" c'est par
un saisissant effet de double entente. La conversion des paiens doit s'effectuer a la fin des
temps, la conversion de Ruth, jusque la interdite par la loi, annonce donc I’allegement de la
loi et donc la venue du messie. Quant au theme du lévirat, si nous avons a peu pres compris
comment il "fonctionne" dans le livre de Ruth, nous n'avons pas pour autant expliqué le
pourquoi de sa présence. Nous refermerons cette introduction en gardant l'interrogation
ouverte. C'est qu'a la vérité, le 1évirat n'a rien a faire dans le livre de Ruth. En Dt 25, 5 on

nous décrit I'institution du lévirat:

St des fréres demeurent ensemble et que l'un d'eux vienne a mourir sans enfant, la_femme du défunt ne se
mariera pas au-dehors avec un homme d'une famille étrangere. Son " lévir " viendra a elle, il exercera son

lévirat en la prenant pour épouse.

Or cette situation n'a rien a voir avec la situation de Ruth. La maniéere dont le lévirat
surgit, sans raison, dans le rouleau de Ruth est donc, en soi, une formation midrashique.
Boaz, ou le premier goel, ne sont pas les freres du défunt mari de Ruth. Le midrash discute

certes la question de savoir si le mariage de Boaz est un rachat ou un lévirat. Mais 1l s’agit la



d’un écran de fumée. Personne ne se demande d’abord pourquoi on en est méme arrivé a
parler de lévirat. Si la présence inexplicable du lévirat dans Ruth est bien une construction du
midrash, alors se cache peut-étre ici un message essentiel. Nous proposons au lecteur cette
conjecture: le texte voudrait établir ici une égalité entre les termes paien et frere ? Les paiens
sont en effet associés a la stérilité et a la mort. Or ce sont ces deux termes qui définissent le
fréere du lévir: "mort sans enfant". C’est donc I'idée de paganisme, saisie a travers ses deux
attributs mort et stérilité qui a conduit par association d’idée au lévirat. Le texte opérerait
donc un coup de force. En introduisant I'idée du lévirat, il établirait I’équation: paien = frere.
Si le paien (palen=mort) est mon frere, je dois d’urgence épouser sa veuve, fut-elle paienne.
Sans quoi, je ne releve pas le nom du mort (du frére mort/paien), je ne construis pas la

maison de mon frere. Dans ce cas, je suis passible de la cérémonie de la Halitsa :

Celle a qui il doit le lbvirat s'approchera de lui en présence des anciens, lui dtera sa sandale du pred, lui

crachera au visage.

Le midrash sur Ruth accomplit son travail de fouillage qui consiste a explorer par la
pensée les conséquences de la doctrine du messie. Il parvient a cette conclusion: a la fin des
temps les paiens (bien que morts et stériles) seront nos fréres et parce que morts sans enfants,
les Juifs devront épouser leurs épouses. Notons enfin que le verbe yibam (ybm) vaut 52 qui est la

valence du messie.

Le midrash engendre donc des effets retard. Ces effets sont dus a leffet de

condensation. Voici ce que disait Freud a propos de la condensation dans le réve:

Les effets de la condensation peuvent étre tout a_fait extraordinaires. Elle rend a occasion possible de
réunir dans un réve manifeste deux séries d’idées latentes tout a fait différentes, de sorte qu’on peut obtenir
une interprétation tout a_fait satisfaisante d’un réve sans s’apercevoir de la possibilité d’une interprétation

au deuxiéme degré.

(Introduction a la Psychanalyse Payot p. 158)






Prologues

« Prologue 1. AU TEMPS OU GOUVERNAIENT LES JUGES (1,1, R. YoHanan a
ouvert par ce verset: Ecoute, mon peuple, je vais parler; Israél, El je vais témoigner contre toi (a’ida bakh)
mot, Dieu, ton Dieu (Ps 50, 7). R. YoHanan a dit: on ne témoigne a charge qu'en présence de
l'accusé.' R. Yudan b. R. Simon a dit: dans le passé, Israél avait un nom comme toutes les
nations (comme par exemple) sabla, rama, sableka (Gn 10, 7). Désormais, il est le seul peuple a
étre appelé mon peuple (‘amz). D’ou le verset: écoute, mon peuple, je vais parler... Quand avez-vous
mérité¢ d’étre appelés mon peuple ? A partir du moment ou j'ai dit: Je vais parler, depuis le
moment ou vous vous étes engagés devant moi au mont Sinail par ces mots: tout ce que Yahvé a
dit, nous le ferons et nous y obéirons (Ex 24, 7). *

"X 1301 "X NN2TX Y Ayn (1 0°90N) K NND 1101 M DU9IWN VIBY NN NM X
XNV XN2AD NINIXN YD IXWD YR 1P 1N 12YW5 K 1IN0 "212 1T 20 Vmiwa XOX TN
NN NN2TRIN "RY IXIPNY DNPIT KA NN2TRI "RY NYNY Y X9KX 'RIPI 'K 19°K1 IXON KON
ynwn nwyi 'n 12T WX Y (T Mnw) DNINK 11'021 M9Y DNNaTY

R. YoHanan a dit: écoute, mon peuple signifie: écoute les choses dites dans le passé; et je vais
parler renvoie A ce qui sera dit dans le futur. Ecoute, mon peuple: en ce monde; je vais parler: dans le
monde a venir, afin de répondre aux représentants des nations du monde, qui viendront un
jour t’accuser devant moi, et qui diront: Maitre de l'univers, ils ont servi des idoles, comme
nous-meémes avons servi des idoles; ils pratiquent les unions illicites tout comme nous; ils ont
versé le sang tout comme nous avons versé le sang. Pourquoi iraient-ils au Jardin d'Eden
tandis que nous descendrions dans la Géhenne? A cet instant, le défenseur d'Israél restera
silencieux. Tel est le sens du verset: en ce temps-la se levera (ya’amod)’ Michaél, le grand prince qui siége
auprés des enfants de ton peuple (Dn 12, 1). - Etait-il donc assis dans les cieux? * - Certainement pas,
dit R. Hanina, il n'y a point de siége (yeshiwa) dans les cieux, ainsi qu'il est écrit: je m'approchar de
l'un de ceux qui se tenaient la; l'un des ga'amaya (Dn 7, 16) le sens de ce mot, ga’amaya, est qu'il se
tenait debout a ses cotés,’ ainsi qu’il est écrit: des séraphins se tenaient au-dessus de lui (Is 6, 2) et

n'est-il pas aussi mentionné que foute l'armée du ciel se tenait (debout) a sa droite et a sa gauche (2Ch 18,

" Le mot a’ida est compris comme “témoigner contre”. Le midrash prend appui sur le fait que le livre de Ruth commence par
une référence aux “Juges” pour développer une longue métaphore judiciaire : celle d’un procés intenté aux Juifs devant Dieu
par les paiens.

2. Ce prologue ouvre le midrash sur Ruth par une mise en scéne judiciaire. Le verbe a’ida (Ps 50,7) est interprété comme
« témoigner contre », ce qui installe d’emblée I'image d’un procés ou Dieu se tient a la barre face a Israél. La réflexion sur le
nom « mon peuple » marque le basculement : auparavant Israél n’était qu’un peuple parmi d’autres, désormais il devient le
« peuple de Dieu » a partir du Sinai, au moment ou il accepte la Loi. Cette ouverture place ainsi le livre de Ruth sous le signe
de I’élection et de la responsabilité, comme une défense face a I’accusation des nations. Lien avec le passage précédent :
venant immeédiatement apres intitulé Au temps des Juges, cette premiére homélie oriente la lecture du livre dans un cadre
judiciaire : I’histoire qui commence (Ruth) sera comprise comme un plaidoyer en faveur d’Israél.

* la’amod peut signifier rester immobile d’ou: rester silencieux.

* Le texte hébreu va jouer ici sur les nombreux sens du verbe siéger: étre assis, siéger en tant que juge, et étudier (yeshiva).

3 Ce mot araméen ressemble & la racine hébraique de lagum qui signifie: se tenir debout.



18)? - Mais pourtant le verset dit que Michagél se lévera! ® - Quelle est alors la signification, dans
notre verset, de se lever? - Rester immobile et garder le silence, ainsi qu’il est écrit: et attendrai-je
parce qu'ils ne parlent pas, parce qu'ils se tiennent immobiles et ne répondent plus? (b 32, 16). Et le Saint
béni soit-il lui dira: Qu'as-tu a rester la, en silence, sans prendre la défense de mon peuple?
Par ta vie, je parlerai en justice (be-tsedaga) et je sauverai mon peuple! 7 - En vertu de quel
mérite? Discussion entre R. Eléazar et R. YoHanan: le premier dit: en vertu du mérite que
vous avez apporté dans le monde en acceptant ma Tora, car il aurait suffi que vous refusiez
ma Tora pour que je fasse revenir le monde au néant et a la désolation. En effet R. Huna a dit
au nom de R. aHa: la terre s'effondre et tous ses habitants (Ps 75, 4) ce verset signifie que le monde
serait depuis longtemps retourné en poussiere, si Israél ne s'était pas présenté au pied du mont
Sinal. Qui alors a assuré fermement le monde sur ses fondations? 7'az fixé, mot, ses colonnes (b.).
Par mon propre mérite, j'ai établi ses piliers pour I'Eternité. Le second a dit: par le mérite que
tu t'es forgé toi-méme (Israél) en acceptant ma Tora; sans quoi, j'aurais provoqué ta

disparition d'entre les nations. *

*TD X2N 02%1y2 NN AT D91Y2 "y NyNY X215 TNYY 12T 12y "y nyny 1010 1K
NTAY PT2Y 1OX 0DNIYN 1120 1M1 M9 DA0PY PTNYY 021YN NNMIK MY 1192 1D NNND Y XY
19X DNT 129 19X DNT DO 198 NMMY 1921581 NIV 19219% 02010 NTIAY 1TV 19X 0*2D1D
Q"™ SX"MT) KNPNT XN XTN PRNRNA SRIPN SY 111200 NV NNIK DN PTI19K1 TV 120 1
5y N27p (' 0w) 2MNDT NYYNY NARN 1R X1MN 'R XN NSYNY NQYRN 101 9XDN TRV XNN Ny
(N"™ "2 n"T)2°N2112 Yynn D TMy 09 (1 N'YRN) 2NDT XNMP XKNKRP 1P T INN XRNXP N TN
Q"% 21K) X"TND PNNYN TINY? 1NN TINy* INIX NNX1 1YXNPN1 10 1°OY DY TNY 0NN X2Y 91
7N "1 5V XNAM0 RN NNK 'R NPRNR N"Apn 1% X Ty 11y XY 1Ty N1 KX D Ndnm
SV MY NX DN'WYY NPT INKR TN 1IN M1 R NPT IR "2 DK YN NRTY 12T MIRY
NNX M DA X110 1"RT 021NN MK T NND NN DX DNYAp XY 19RY "NIN DR DNYapy
1°0 1N M9Y YR 1TRYY Y1OK 2101 A2nNn 021yn N 12D NMApA® 921 ¥R 0 ('Y 0°OnN)
DN WYY NPT INX TN NS0 1PNy "NION IR MO NPTy *NIDN *JIX 0Y1YN NX 0D "M "1
DIX 'YX DNYX DMYN N DONX NYON NN 919K "NMIN NIX DNYAPY Y DDNYY NX

%

Mo, dieu, ton diew: * R. YoHanan a dit: cela signifie: qu'il te suffise que je sois ton
protecteur (patronekha). Resh Laqish a dit: cela revient a poser la question: quand bien méme je
serais ton bienfaiteur, en quoi cette protection t'aiderait-elle au jour du Jugement ? R.

Shim’on b. YoHai a enseigné: je suis le Dieu de tous les habitants de la terre, mais je n'ai

% Le verbe la’amod a des sens contradictoires: se dresser contre quelqu’un, accuser, rester immobile.

" Tsedaga signifie justice, mais aussi aumone, grace, mérite. Dans la métaphore de notre proces, il signifie aussi “donner
raison”, trouver un mérite ou une circonstance atténuante, justifier un accusé.

8. Ce développement prolonge la métaphore judiciaire inaugurée au premier verset : Israél et les nations comparaissent
devant Dieu. Les nations accusent Israél de ne pas valoir mieux qu’elles — idolatrie, unions interdites, meurtres — et
contestent ainsi I’élection. L’avocat d’Israél (Michaél) reste silencieux, signe que la défense humaine est impuissante ; mais
Dieu lui-méme prend la parole pour justifier son peuple par le mérite du Sinai. Le midrash joue finement sur le verbe se lever
(Dn 12,1), lu comme se taire, pour transformer 'attente d’un défenseur angélique en une intervention divine directe. Lien
avec le passage précédent : apres avoir établi qu’Israél est « mon peuple » depuis le Sinai, le texte illustre immédiatement
comment ce titre sert de défense face a I'accusation universelle des nations : le mérite de la Torah garantit 'existence du
monde et la légitimité d’Isragl.

% Reprise de Ps 50, 7 qui ouvre ce prologue.



associ¢ mon nom qu'a Israél. Je ne suis pas appelé le Dieu des Nations, mais seulement le
Dieu d'Israél: Mor, dieu, ton diew. R. Yudan interpréta ce verset en référence a Moise. Le Saint
béni soit-1l a dit: j'ai beau t'avoir appelé un Dieu devant Pharaon: je suis ton Dieu, je suis au-
dessus de toi. R. Abba b. Yudan interpréta ce verset en référence a Israél. Bien que je vous
appelle "des étres semblables a des dieux", comme je l'ai dit: moz, j'az dit: vous, des dieux, des fils du
tres Haut, vous tous (Ps 82, 6) néanmoins, je suis ton Diew: sache que je suis au-dessus de toi. Nos
maitres ont interprété ce verset en référence aux juges. Bien que je vous ai appelé des dieux,
ainsi qu’ll est écrit: fu n'injurieras pas les juges, tu ne blasphémeras pas Dieu ni ne maudiras un chef de ton
peuple (Ex 22, 27) sache que je suis au-dessus de toi. Et 1l parla encore a Israél et dit: j'ai transmis
une part de ma gloire aux juges et les ai appelés “dieux”, et vous en faites un objet de

dérision. Malheur (/i) a la génération qui juge ses propres juges!

A" RN X1PTA NINN MNIUD NN N0 MR 9"YX INX Y"1 N0 MR YT K N 1
NON KON MININD 52 "NOX XP1 IR TR ORI My DY KON N NTR X91 0%y KA HIY DIX DNOX
MXIPY D SY QX NNY K10 1N2 2ATRN IR NN XMIp INO 1T M IR NOX DNOK SR,
DONX "NXIPY 9"YX DRI XD TN 1T 12 XAX M 22 DY IR DIX RO Ny9Y 0NOKR NIX
X "IND 1127 0D YY DIXRY YT 1DIX MR DNX D'NOX "NINK "X (2"D DY) INKIY DNOX
ITN1 0222 DY "MIRY VT 95PN X5 DX (2" NNY) XY DNYX DONK "NXIPY "D DY X 0T
NX 09 MTY "IX DNIX 012N 17N 009X DNIX "NRIP1T DT 712D "NpON IR SXIwND Nk
DNV

*

« Prologue 2. AU TEMPS OU GOUVERNAIENT LES JUGES (1,1). Il est écrit: La
paresse fait choir dans la torpeus; L'dme nonchalante aura faim (Pr 19, 15). Israél fit preuve de paresse en
négligeant de rendre les honneurs" & Josué apres sa mort. Telle est la signification du verset: et
ils l'ont ensevel a la_frontiere de son héritage. .. Au nord de la montagne de Gaash (Jos 24,30). R. Bérékhia a
dit: nous avons parcouru l'ensemble des Ecritures et nous n'avons pas trouvé mention de
I’endroit nommé Gaash. Que signifie donc cette montagne de Gaash ? - Clest qu'lsraél était trop
accaparé (mitga’ashu) pour rendre les honneurs appropriés a Josué apres sa mort. En ce temps-
la, la terre d'Israél était en cours de partage entre les tribus, et tous ne pensaient qu’a ce
partage. Chacun en Israél ne s'occupait que de ses seules affaires personnelles. L'un était
absorbé par son champ, 'autre par sa vigne, un autre encore par ses oliviers, et un quatrieme
par ses carricres de pierre. Voila qui illustre bien le verset: ['‘dme nonchalante aura faim. Ils
négligerent ainsi de rendre les honneurs a Josué apres sa mort. Le Saint béni soit-il voulut

alors provoquer un tremblement de terre contre les habitants du monde, ainsi qu’il est écrit:

10. Ce développement s’inscrit dans la continuité du prologue ouvert par Ps 50,7*, en déployant la formule « Moi, Dieu, ton
Dieu » selon plusieurs registres. Chaque maitre propose une clé d’interprétation : protecteur personnel (R. Yohanan), remise
en question de I'efficacité protectrice (Resh Laqish), exclusivité de I'élection d’Israél (R. Shim‘on b. Yohai), supériorité sur
Moise investi comme « dieu » devant Pharaon (R. Yudan), supériorité sur Israél lui-méme désigné comme « dieux » (R. Abba
b. Yudan), et enfin supériorité sur les juges assimilés a des « dieux » (Rabbéanan). La progression conduit d’une affirmation
individuelle a un enseignement collectif, puis a un reproche adressé a Israél : déconsidérer les juges revient a mépriser la
gloire divine partagée. Le lien avec le passage précédent réside dans la reprise de Ps 50,7 et dans la mise en garde contre le
mépris de ’autorité instituée, comprise comme un refus implicite de la souveraineté divine.

% omilut Hessed



puis la terre fut secouée (va-tigash) et trembla (Ps 18, 8). - L'dme nonchalante aura faim: c’est qu’au sein
d’Israél, résidaient des gens qui avaient abandonné Dieu en se livrant a 1'idolatrie; il les priva
donc de Iesprit de sainteté, ainsi qu’il est écrit: en ce temps-1a, il était rare que Yahvé parldt (1S 3, 1)."*

13

912 MYY SXI° 158yNMIY 2T Yy NnTIN 59N Y8y (U™ Yn) V9N VISY "N NM 2
92 5y 171N N"2721"'K Y2 0D 198N 1NYN1 51222 1MIX 112pM (T yran) 1NN ypintd Ton
YyRANY TON MY'N2 MY 5K IWVANIY 'Y WYA N 1NM DY NP 01PN 11°En X2 XIpnn
PO NT NIXONA POV DRIRN 1°N1 RTN INT DNDY D220 NP12N NN YR NPYN1 Ny NNIka
Myn 1wyanl 2y1N NN woN (DY) ¥19% N1 pO1Y NN MNP POIY NN IN1D2A po1Y NN nTw2
YIRN wyOM wyam (0" 0'OnN) X"TNd 1M2apA° Y 1910 01YN NK 2°yInY N"apn wpd yeanty N'a
NN N"2pn 12°yIn 712% 022210 NTAY “TA1Y DNA XN 12 RATRPNY 1°"NN 1Y SY Ayn i won
DNN DM P NN N2 (A X"Y) 2TNOT RPN

k

Autre interprétation. la paresse fait choiwr dans la torpeur, c’est que les Israélites furent lents a
se repentir 4 I'époque d'Elie, et une profonde torpeur tomba sur eux, c'est-a-dire que la
prophétie s’accrut. - S’accrut? Mais le verset parle manifestement de rareté! - Oui, mais c’est
comme lorsqu’on dit que le cours des fruits s’est effondré." R. Shim’on a dit: ¢’est comme un
homme qui dit a son camarade: voici le sac, voici I'argent, et voici la mesure. Léve-toi et
mange. R. Drosa a dit: soixante myriades de prophétes apparurent en Israél a époque d'Elie.
Selon R. Jacob : cent vingt myriades. R. YoHanan a dit: entre Guevat et Antiparos, on
comptait soixante myriades de communes et aucune n'était plus corrompue que Jéricho et
Bet-El Jéricho, parce que Josué l'a maudite, et Bet-El parce que le veau d'or de Jéroboam y
avait été érigé. Et pourtant il est écrit: et les fils des prophetes qui étaient a Bet-El vinrent au-devant
d'Elisée 9R 2,3). Le verset dit des prophétes, ce qui implique un minimum de deux. Pour quelles
raisons leurs prophéties n'ont-elles pas été rendues publiques? Parce qu'elles n'avaient pas
valeur de vérité telle que l'on puisse les transmettre aux futures générations. Déduisez de ceci
qu'une prophétie dont n'ont pas besoin les générations futures n'est pas rendue publique. Mais
quand viendra le Saint béni soit-il, il sera porteur de ces prophéties et les fera connaitre. Telle
est la signification du verset: Et Yahvé mon Dieu viendra, tous les saints avec lur (Za 14, 5). - L'dme
nonchalante aura faim: ils abandonnerent Dieu; certains d'entre eux adorerent les idoles, et

d'autres le Saint béni soit-il. Telle est la signification de ce que leur dit Elie: jusqu'a quand

12 La suite du verset est: les visions n'étaient pas_fréquentes. Comme souvent on ne cite que la premiere partie du verset, mais c’est
la suite qui est importante. Le lecteur doit compléter le texte et donc coproduire le sens.

13. Ce second prologue illustre la formule inaugurale de Ruth par un jeu d’échos scripturaires : a la paresse dénoncée par Pr
19,15 répond la négligence envers Josué (Jos 24,30). Le toponyme « Gaash » est relu comme un mot-valise (nitga’ashu,
« accaparés »), qui dénonce le repli des tribus sur leurs intéréts privés au moment du partage du pays. Cette absence de
reconnaissance du guide conduit a une menace cosmique (Ps 18,8) et se double d’une critique religieuse : I’indifférence
glisse vers I’idolatrie, entrainant la famine spirituelle par raréfaction de la parole divine (1S 3,1). Le lien avec le passage
précédent réside dans la mise en garde contre I’oubli des médiateurs de la gloire divine : apres le mépris des juges, c’est la
négligence envers Josué qui illustre le refus de reconnaitre les figures instituées par Dieu.

*Et pourtant, c’est parce qu’il y a surabondance de fruits.



clocherez-vous des deux preds? (1R 18, 21). - L'dme nonchalante aura farm renvoie au fait que le Saint
béni soit-il suscita une famine a I'époque d'Elie, comme il est dit: aussi vrai que vit Yahvé sabaot...
(ib. 15)3

NN NNTIN Y9N 1NOK "M NN NPYSN SRIN 198YNIY YT Sy NNTIN 59N nbRy X' T
XN NM2NY INKRT PP1RD 1110 "0 R XM9T PNy 591 XN KON NONK DX NN X120
100K "M SXIRNY DNS 1Y 0'RM1] X120 DY XD1NT 1"RT D1DX DIPN NRD XN RYSD XN XPO
NNy 1% 'R 1N NINMY X120 DY DIDM0IX TY1 NN 1INT 1K X120 DMV NRN KR 2py?
DK DTNIY DY YW D02y 1N Y 58 MM YRAN NNIRY DY 1N 1NMM DX Nan jnn MYp%pn
X2 NN "1901'an NND 0K 'R DKM YRNOR X OX N WK 0'RMIN M2 IX8M (2 '2 0°0%n) 2N
NNDI9N1 X5 MMTY MI¥ NIRY NXIA1 DD NNYN NNK NNTTY 7118 N2 NN X5 DNK121 NN019N)
92 "N5X "N X2 (T™ D7) T'NN DNXI21 DDIONNT NY RPN X2 XN N2 »1TRpn X2 TNyY Yax
D T21Y DN 02210 NTIAYY P72y 0NN N"2pn 0NN 1A 'y AyTnN N won Jny DwIp
12°y1N AyON 0°9W0N "N Yy 0'ND1D DNX NN TY (0™ 'X 02%1) DNY TN INORY X0 0" ATRnG
1195 "Ny WX 'N N (DY) 1KY 1INOX "N N"apn

%

Autre interprétation: la paresse fait choir dans la lorpeur, renvoie au fait que les enfants
d'Israél ayant négligé de faire repentance a I’époque des juges tomberent dans un profond
sommelil. - L'dme nonchalante aura_farm: c’est qu'ils voulurent abandonner le Saint béni soit-il en
servant les idoles, tandis que d'autres servaient Dieu. Le Saint béni soit-il suscita alors une

famine a I’époque des Juges, afin de les punir.'® '’

NNTIN 5N D'V "N NN MPYHYN YR 1Y8yMIY T Yy NnTIN 99N nb8yY TN 1T
D721V DN 02210 NTIAYY T2V DNN XN N2 2ATpnY DRON 1Y T YY 2yTn NN won
:DNPUDIY "N N2V XN N2 RATRN VN N"apnd

%

* Prologue 3 AU TEMPS OU GOUVERNAIENT LES JUGES, UNE FAMINE
SURVINT DANS LE PAYS (1, 1). Il est écrit: Tortueuse est la voie de 'homme criminel Mais de
{"innocent l'action est droite (Pr 21, 8) Ce verset se référe a Esaii qui nourrit sans relache des visées

malfaisantes a ’égard d’Israél. Les hommes d'Esaii harcélent ainsi les enfants d'Israél: vous

15. Cette troisicme interprétation poursuit I’exégese de Pr 19,15 déja mobilisé au prologue précédent. Apres la négligence
envers Josug, le texte transpose la paresse a I’époque d’Elie : retard du repentir, ambiguité entre idolatrie et fidélité, famine
spirituelle et matérielle. La tension apparente entre « rareté » et « abondance » de la prophétie souligne que 1’essentiel n’est
pas le nombre des prophétes, mais la valeur de leurs messages pour les générations. Le passage se clot sur 1R 18,21 et 17,15,
qui explicitent la conséquence : hésiter entre deux loyautés conduit a la faim et a la sécheresse. Le lien avec le passage
précédent s’établit par le méme schéma : de la négligence des honneurs dus (a Josué), on passe a la négligence du repentir
(au temps d’Elie), chaque fois punie par le retrait ou la rareté de la présence divine.

18- Tout ce prologue trouve dans le verset des Proverbes un raccourci des déboires d’Israél: par manque de zéle (la paresse)
Israél s’est exposé a 'Exil (figuré par le sommeil) et la famine (éclipse de Dieu). Exil et famine forment le cadre de départ de
Phistoire de Ruth.

17. Cette quatrieme interprétation ramene le verset de Pr 19,15 au cadre direct du Livre de Ruth : I’époque des Juges. Apres
Josué (prologue 2) et Elie (prologue 3), I’exégese applique la paresse au défaut de repentir des Israélites de I’époque méme
ou se déroule I’action de Ruth. Le schéma reste identique : négligence spirituelle (paresse) — torpeur ou sommeil (exil) —
famine (punition divine). Ce condensé illustre comment le verset des Proverbes résume les déboires d’Israél et prépare le
cadre narratif de Ruth, marqué par ’exil et la famine.



avez volé! et eux répondent: nous n'avons pas volé. Ils continuent: n'étes-vous pas coupables
de meurtre ? Et eux de répondre : nous ne sommes pas coupables de meurtre. - Vous n'avez
pas volé? Qui a volé avec vous? Vous n'étes pas coupable de meurtre? Qui était votre
complice? IIs les harcelent et leur cherchent querelle avec de fausses accusations: apportez
votre récolte, apportez vos impots et vos corvées, apportez votre redevance. - De ['homme (Ish):
cela se réfere a Esaii impie, car il est écrit: Esaii devint un habile chasseur (Ish yode’a tsayid) (Gn 25,
27). - crimunel (vazar): Car 1l s'est de lui-méme rendu étranger (<ar) a la circoncision et aux
commandements de la Tora. - Mais de ['innocent l'action est droite: innocent se réfere au Saint
Béni soit-il, qui traite Esaii avec justice et lui donne son salaire en ce monde, comme a un

travailleur loyal envers son maitre."

790NN XINY YN WY DTN XK 1T 19290 (XD 1Own) ay1 "M 009N V19Y "N NM A
Y Y0P RN NY0P XY Y 212 1N N2 &Y 1MIY0P XY INDUVP 111222 X2 N2 MM SRIRN Sy R
(N"2 N"WXIL) INXIY YRIN WY DT AR T0INT "MK N0 "NMK NAX DMK 1IN N 0 0°1p
My AN XN XN N2 RATRN DTN MIKNY I 05O T nNky nwyw N T8 YT AR IYY M
NNX2 NN Y2 DY NOXON NRAYN Y190 N 0%1Y2 11019 N1 NNRL NTha

Autre interprétation. Instable est la voie de I’homme, [’étranger (Pr 21,8) : cela se
réfere aux nations du monde qui complotent constamment contre Israél. On les désigne par
ish, car ils descendent de Noé qui est appelé ish. Et « étranger » (zar), parce qu’ils servent des
dieux étrangers. — Mais pur est I’agir du Saint, béni soit-il : il traite Esaii avec justice et lui
donne son salaire en ce monde, comme a un ouvrier fidele. R. Aha a dit : Instable est la voie
de I’homme étranger se réfere a Isra€l, ainsi qu’il est écrit : Car c’est une génération
pervertie (Dt 32,20). 11 est écrit : de I’homme et plus loin : les hommes d’Isra¢l avaient juré
(Jg 21,1). — « Etranger » (zar) : en ceci qu’ils se sont rendus étrangers au Saint, béni soit-il,
ainsi qu’il est écrit : Ils ont trahi Yahvé, ils ont engendré des bdtards (zarim) (Os 5,7). — Mais
pur est I’agir du Saint, béni soit-il : il traite Israél avec droiture en ce monde et lui réserve sa
rétribution dans le monde futur, comme a un artisan qui travaille loyalement pour son maitre.
A cet instant, le Saint, béni soit-il, dit : mes enfants sont des rebelles. Les détruire est
impossible, les reconduire en Egypte est impossible, les changer pour un autre peuple, je ne
puis. Que dois-je donc leur faire ? Je les chatierai par les souffrances et je les éprouverai par
la famine a 1I’époque des Juges. C’est ce que vise le verset : Au temps out gouvernaient les

18. Ce prologue exploite Pr 21,8 en le décomposant : ish identifié a Esaii, zar & son étrangeté  la circoncision et a la Tora,
zakh au Saint béni soit-il. La lecture associe ainsi la famine du temps des Juges a la persécution d’Israél par Esaii et ses
descendants, accusés d’oppressions et d’exactions fiscales. Le contraste est net entre ’instabilité d’Esaii et la droiture de
Dieu, qui lui accorde malgré tout sa rétribution en ce monde. Le lien avec le prologue précédent s’établit par la continuité du
theéme de la paresse et de la faim : 13, Israél est puni pour son manque de repentir ; ici, il est accablé par I’hostilité d’Esaii,
mais ’ordre divin garantit que justice sera rendue.



Juges, une famine survint dans le pays (Rt 1,1). "

M AR RIPIY NIN DXAN PR NN DRI DY 'K 090N N™MK 1OX K 11T 19290 X"T
1YX 0T 19290 MNX XNX N NN DNNY 201K 0"Apn AT 1%y Rt N 01010 NTMAY P11y DNy
DNYY WYY N YA SRIP° K1 (XD D091W) &K NN MID1I9NN MT D (2"Y 0M2T) Xy Sxwe
DNNY AN X0 102 ATRPN AT N 1T 0T 02 D 1TA2 'N2 (N y»An) Tnkaw 0D n"apn M195
NNIXQ NN SV Y8R NIINKA NDXON NRAYN INIRD T'NYY DO DYDY NN N 021y N NTna
'R NNNX NNIRA DDYYNNY IWWOR X 0MI¥NY 1PThND IWOK X JMYIY 10 1210 "1 N"apn INX Ny
MM N 7NN D09 VIDY "N 12V 19IXNT 010 N0 MIMIN DN NYYR NN ROX 9100
YIX2 2y NM D09 N V1D

* Prologue 4. Ouverture de R. Yéhuda b. R. Simon. Voici ce qui est écrit : et i/ dit: je
leur cacherai mon visage (Dt 32, 20). Parabole du fils d'un roi qui arrive sur la place du marché et
frappe des passants qui s'y trouvent, alors que personne ne le frappe. Il insulte les gens, sans
que personne ne lait insulté; puis il se présente devant son pere avec arrogance. Son pere lui
dit: que crois-tu? Que tu es respecté pour toi-méme? C'est seulement a cause du respect qui
m'est accordé que tu es respecté. Que fit son pere? Il le destitua de ses droits. En
conséquence personne ne lui accorda plus aucune considération. De la méme fagon, quand
les enfants d'Tsraél sortirent d'Egypte, toutes les nations furent saisies de terreur, ainsi qu’il
est écrit: les peuples ont entendu, ils frémussent, des douleurs poignent les habitants de Philistie. Alors sont
bouleversés les chefs d'Edom, les princes de Moab, la terreur s'en empare, ils titubent, tous ceux qui habitent
Canaan (Ex 15, 14-16). Mais quand les enfants d’Israél se rendirent coupables de transgressions
et de mauvaises actions, le Saint béni soit-1l leur dit: "Que croyez-vous? Que vous étes
respectés pour vous-mémes? Certes, vous €tes respectés, mais seulement a cause de moi”.
Que fit le Saint béni soit-il? A peine se fut-il détourné d'eux que les Amalécites vinrent les
attaquer, ainsi quil est écrit: les Amalécites survinrent et combattirent contre Israél @ Rephidim (Ex 17.8).
Apres quoi, les Cananéens vinrent et combattirent Israél, ainsi qu’il est écrit: le 70t d'Arad, le
cananéen habitant au Négeb, apprit qu'lsraél venait par la route d'Atarim. 1l attaqua Israél et lui fit des
prisonniers (Nb 21,1). Le Saint béni soit-1l dit: vous n'avez aucune foi véritable. Vous n'avez
aucune foi en vos propres paroles. Vous étes bornés, ainsi qu’il est écrit: car ¢'est une génération
pervertie, des fils sans fidélité (emun) (Dt 32, 20). Ce mot emun est écrit de maniere défective comme
amen. Quand les prophetes les bénirent, pas un d'entre eux n'ouvrit la bouche pour répondre
amen, jusqu'a ce que Jérémie ne prononce ce mot, ainsi qu’il est écrit: et je répondis: amen,
Yahvé! (r 11, 5). Clest alors que le Saint béni soit-il, a dit: vous étes obstinés, vous étes ennuyeux, vous

éles indociles. Mais les détruire est impossible, les reconduire en Egypte est impossible, et changer ce peuple

19. Ce prologue poursuit la lecture de Pr 21,8 en multipliant les destinataires : d’abord les nations issues de Noé, qualifiées
d’« hommes » et étrangeres par leurs cultes ; puis Isra€l lui-mé&me, rendu étranger a Dieu par sa trahison. Le contraste est
toujours entre ’instabilité (hapakhpakh, « instable, tortueux ») et la pureté (zakh), associée au Saint béni soit-il. L’issue est la
famine du temps des Juges, présentée comme un chitiment pédagogique qui maintient Israél dans 1’alliance malgré sa
rébellion. Le lien avec le passage précédent repose sur la continuité du méme verset (Pr 21,8) et sur la méme dialectique :
entre Esaii ou les nations d’une part, et Israél de I’autre, la famine devient le moyen par lequel Dieu ajuste la relation.



contre un autre est impossible. *

11°X1 DM PIwS XYY 19N 125 DNN "9 N1TNOX INXM (2"> DM2T) NNO N0 M NMNT 1 T
"X TADNN NX T2 M0 NX NN 1MAKX 1Y IR NN MR Y8R DY D' NTANN 12°K) Nran npd
XYY NYPA 1D 1OV NNAN N2 NN X210 Ny T 2990 "X NPV NN YT1202 XX TA0NN NX
NYY9 MapN TR 2N 1110”0 RY YN (1"0 NINY) INXIY NINIRN Y2 5y 1NN K NY91 D1¥nn Yxw,
INQAY 11°D TNO1 NNNK DNMYY 919N VI "2 YD 12111 TV INTAKR® 2XIN DK D1TX 919X 19001 TX
"X D*T2DNN DNX DDTIAJAY D20 DNX NN XN N2 21TPn DN X 01 D'wyn Mnay " TH
DN 1ANTIN D'PONY 1XQ XYNp 0NN NYT 22990 N"2pn Ny NN YT12D 522 X9X 0 TA0NN DNX
XN 1ANTM D™IYID X2 TIY1 DY T'O12 YR DY DNO™M PYNY XaM (1" M) TINKIY SR
1"1"NRN DNX 'K 2NN S¥ NINX D2 K XN 102 »1TPN K "1Y100 yngm (X" 12TN2) 1Ny
NY¥2 2°ND X D2 INX XY 012 NNN NI29NN NT D (2" 0™M2T) INXKIY DNX 1°29290 DD™MATH
X NXT YR (X" 0PN INKIY DTN 1NKRY TY AR IMY DN CTNXK NND XY INIX 1°0712N DRMNINY
"X DMI8NY 1TNNS IWOX K 1N1YD5 0N 111210 DN PINN0 DNKX 1°29290 N"2APN INKR DY NMka N
121 IWOX "X NNNXK NNIXA 192NN TWON

* Prologue 5. Ouverture de R. NéHémia. Voici ce qui est écrit: Comme des chacals dans
les ruines, Tels furent les prophetes, O Israél! (Ez 13, 4) De méme que le chacal regarde autour de lui
dans les ruines, pour voir ou il pourra s'échapper s'ill voit des hommes arriver, de méme vos
prophétes firent de méme. Vous n'éles pas montés aux bréches (. 5 comme Moise. A qui Moise
peut-il étre comparé? A un berger fidéle dont enclos s’effondra au crépuscule. 11 se leva et
le répara sur trois cotés, mais un acces resta ouvert sur le quatrieme coté, et n'ayant pas eu le
temps d'ériger une barricre, il se tint lui-méme dans la breche de cette barriere (pour
protéger les brebis). Un lion survint, et Moise lui résista courageusement; un loup survint et
Moise lui résista encore. Mais vous, vous n'avez pas été capables de vous porter a l'endroit de
la bréche, comme Moise 1'a fait. Si vous aviez fait rempart de votre corps tout comme Moise,

vous auriez été capables de prendre place dans la bataille au jour de la coleére de Dieu. *'

20. Ce prologue met en scéne la conséquence logique du retrait de la faveur divine : lorsque Dieu se détourne (image du pere
qui rejette son fils), les peurs et les agressions extérieures se déchainent (Amalécites, Cananéens), et la génération se révele
instable et sans fidélité (M190N N7/ dor tehafukhot). Le fil avec les prologues précédents est direct : apres la paresse et la
négligence (prologues 2—-3—-4), ici la faute collective provoque le retrait divin qui expose Israél a la violence extérieure —
schéma récurrent : manque de fidélité — retrait de la protection divine = chatiment / épreuve (famine, attaques).

21. Le midrash oppose ici la stérilité des « prophétes-chacals » qui cherchent une issue et fuient la responsabilité, a la figure
de Moise qui « tient la bréche » et assume la protection du peuple. Le théme récurrent est la responsabilité offferte/
abandonnée : la ou Moise reste et répare, Israél et ses prophetes ne tiennent pas ferme, d’oll I’exposé a la violence et a la
famine. Le lien avec les prologues précédents est direct : apres la négligence (Josué), la division intérieure et la défection
religieuse (Elie, Esaii, nations), ce développement insiste sur la carence des médiateurs (prophétes) et la nécessité d’un
garde-fou — Moise — pour préserver la communauté face aux épreuves.



N27IN2 NOD¥N DTN YYIPN NN 1PN SRIPT R0 M2N2A 09V wd (™ YXprn) NND NNl ' n
NN "M% NPNd MY DNV XY (1°X21) N12IN2A DYOYIWD 10 N2 N T NrKO DTX 12 XYL
12 NN X951 N¥ID NI NN 5N NN TRY NN 1IN0 1T NY91Y X1 1Y 1"'wn ninT
N2 DNTAY XY DNKX 92X 1TA1D TAY1 2AXT X2 1TAID TNY1 X X2 N¥I9N N2 XN Ty NN Ny
‘N X 01" NNN%N2 TNYY 1212 DN™MN NPND NM¥I5A DNYOY 19X NPND N¥19N

*

* Prologue 6. CET HOMME S'APPELAIT ELIMELEK (1, 2). Dés que les ennuis ont
commencé a poindre, alors tu les as abandonnés? * ET uN HOMME DE BETHLEEM DE JUDA (1, 1).
C’est ce que vise le verset: Nos bestiaux (alufenu) sont bien portants (mesubalin) point de bréche (perets)
ni de fuile (yotsit) et point de gémissement (tsevaHa) sur nos places (Ps 144, 14. R. YoHanan a dit: il
n’est pas écrit subalin: "qui se portent bien", mais mesubalin "que l'on porte”, “que I'on
conduit". ® Quand les plus jeunes acceptent d’étre conduits par les plus vieux, il n'y a point
de breche, c’est-a-dire de risque d’épidémie, ainsi qu’il est écrit: un fléau éclata contre eux (Ps 106,
29) vatifrats bam magefa.** - Ni de fuite (yotsit): cela signifie qu’aucun fléau ne “sort” (yotse) ainsi
qu’il est écrit: de devant Yahvé sortit alors une flamme qua les dévora, et ils périrent en présence de Yahvé (Lv
10, 2). - Et pownt de gémissement (tsevaHa): il n’y a pas de gémissement di au fléau ainsi qu’il est
écrit: a leurs cris, tous les Israélites qui se trouvaient autour d'eux s'enfutrent (Nb 16, 34). Resh Laqish lit
ce verset ainsi: Quand les anciens guident les plus jeunes, il n'y a point de bréche qu’est
IExil, ainst qu’il est écrit: vous sortirez par des bréches (Am 4, 3) ni de fuite: vers 'exil, ainsi qu’il
est écrit: chasse-les loin de mot qu'ils s'en aillent! (jr 15, 1) et point de gémissement contre I'exil,
ainsi qu’il est écrit: vowt l'appel au secours de la fille de mon peuple (Jr 8, 19) et aussi: le cri (tsavaHat) de
Jérusalem est monté (Jr 8, 19). R. Lulianus a dit: quand les petits écoutent les plus grands, et que
ces derniers ne prennent pas sur eux la charge des subordonnés, alors le verset: Yahvé entre en
Jugement (Is 3, 14) s'applique a eux. CET HOMME S'APPELAIT ELIMELEK. Quand est
venue 'heure des difficultés, tu es parti et tu les as abandonnés. Telle est la signification du
verset: et un homme de Bethléem de Juda SSEN ALLA...* %

XY DT NTINY ONY NN AR 9™ 0D NP 1Y N9TR NNPY NNRT "D 190K RN DA
DMUPNY NYE2 02101 X2X XD 2°ND 'K 12210 X 1IN 1 052101 11°910K (T"Np 0*9NN) 2INdN
X NIX¥Y 'X1 N9aN DA Y19M (1"p DY) XKNNT NN N9an Y¥ N¥ID K Y19 'K D21TaN NX 1"Y210

221,e midrash considére le départ d’Elimélek vers Moab comme une grave faute morale. Ce qui introduit 'idée de “bréche”
dans la loi qui va étre développée maintenant.

- Comme alufenu signifie aussi “nos chefs”, le texte est lu comme s’ll traitait des rapports entre les chefs et leurs subordonnés.
Alef est aussi instruire. alufenu peut donc étre lu: nos maitres.

- T,a racine de pere¢ “bréche” se retrouve dans “vaiifrag” et donc rapportée a un fléau.

»-Tout ce passage prend appui sur le départ d’Elimélek pour développer un paralléle entre la responsabilité des “dirigeants”
envers le peuple, des grands envers les petits et donc des Juifs envers les paiens.

26. Ce prologue articule la faute d’Elimélek — partir en temps de crise — avec Ps 144,14, relu comme une lecon sur la
solidarité entre grands et petits, chefs et subordonnés. Selon R. Yohanan, la cohésion sociale protege du fléau ; selon Resh
Lagish, elle protége de I’exil ; selon R. Lulianus, sa rupture attire le jugement divin. L’image d’Elimélek illustre le contre-
exemple : abandonner les siens revient a ouvrir une bréche qui expose le peuple aux malheurs. Le lien avec le prologue
précédent tient a la continuité du theme de la responsabilité des médiateurs (prophetes, chefs, juges) : apres le défaut de
protection par les prophetes-chacals, voici la trahison d’un dirigeant qui fuit au lieu de soutenir son peuple.



XN NT NND N9AN ¥ NMI¥ 1°X NMY 'R N 11950 wR X8M ('0 XIpM) XNPNT NND N9an Y¥ NN
NX 0*Y010 D°21TANY Ny X1p 010N 5" 0%1PY 101 DNN12M0 WK HXIRN Y1 (1"0 12TNY)

No¥ (10 NNTY) 2NDT MYA S NKREI 1K1 NIXEN 08191 (T 0INY) 2MNDT M2 S¥ Y19 X DMI0pN
NNV 0*OP11* NNI¥1 2 ND1 *NY N2 NYIY 91p NN (‘N NN 2 NDT MIYA Y DMK 1KY IRE™M "9 Yyn
21N0N 1DV DMI0P YW IR PRI D21TAN 'K DYO1TAN NIX DYYNIY DM0PpNY NYwA K IR 1
n"an wrX 15M 0% NPar 1% N5TX XNpY NNK T2 15NOK RN D1 X2 09N N (2 NPYer) IR
:NTIN DNS

* Prologue 7 R. TanHuma, au nom de R. Hiya Rabba, et R. Bérékhia au nom de R.
Eliézer, ont dit: depuis I'Exil, on nous a transmis le midrash suivant: partout ou il est écrit
vayeli (et voici qu'advint...) cela annonce des malheurs. R. Hiya Rabba a dit: partout ou il est
écrit: vayelu "et voici qu'll advint", cela peut annoncer soit des malheurs, soit des événements
heureux. S'il s'agit de malheurs, ils seront sans précédent, s'il s'agit de joies, elles seront sans
précédent. R. Samuel a dit: cinq versets débutent par vayehi, “et voici qu'll advint”, et se

référent a des malheurs.”’

palabibh mnnTa NSV N wOTN 1Y OR "21 DA "D M1 N2 XN AN DY RNMNIN M T
DX N2 X¥1"D 'K NY¥ DX NN DY NN "0™M TNXKIY DIpn 92 N2 XN NY M Ny DIpPNn
DN "N NN X YXINY "0 N2 XYM "X NNy

- Et voict (vayehi) que vinrent aux jours d'Amraphel (Gn 14, 1). De quel malheur s'agissait-il ici? -
Il'y eut la guerre. Parabole: 'ami d'un roi demeurait dans un certain pays, et de ce fait, le roi
s'attacha a ce pays. Un jour, les barbares vinrent attaquer ce pays. Les habitants s'exclamérent
alors: quel malheur! Ainsi donc le roi n'est plus aussi proche de nous qu'il avait I'habitude de
I'étre. De méme ici: le monde entier n’aurait pas été créé sans le mérite de notre pere
Abraham. C'est pourquot il est écrit: et ils ont rebroussé chemin, et vinrent a eyn-mishpat - qui se nomme
aussi Qadesh . 7. A ce sujet R. AHa a dit: ils vinrent pour attaquer la prunelle (%yn) du
monde; cet ceil qui a apporté l'attribut de Justice au monde, vous voudriez I'aveugler? R. aHa
a dit: qui se nomme Qadesh, c'est-a-dire qu'll est tel notre pére Abraham, qui a sanctifié
(qudesh) son nom a travers l'épreuve de la fournaise ardente. Et quand ces rois sont venus et
l'ont attaqué, tous se sont écriés: foi, quel malheur! C’est pourquoi il est écrit: et voici (vayehi)

qu’aux jours d'Amraphel *® *

27. Ce prologue ouvre une réflexion lexicale sur vayehi, formule inaugurale de Ruth. Regu « de I’exil », ce midrash souligne
la valeur fatidique du terme : malheur ou joie sans précédent. R. Samuel resserre ’analyse sur les cinq cas ou vayehi bimey
introduit des malheurs. Le lien avec le prologue précédent est net : aprés Elimélek, figure du dirigeant qui abandonne son
peuple, c’est désormais la formule scripturaire elle-m&me qui annonce 1’ombre du malheur, comme si le texte de Ruth était
placé d’emblée sous le signe de 1’épreuve.

% hioi (malheur) a une sonorité proche de vaye(hi) “et il advint”.

29. Ce développement illustre le premier « vayehi bimey » (Gn 14,1) par la guerre des rois contre Abraham. La parabole du
roi et de son ami souligne que le monde tient par le mérite d’ Abraham, dont la fidélité est assimilée a « I’eil du monde ».
Attaquer Abraham revient a tenter d’aveugler la justice méme. Le cri hoi qui répond a vayehi explicite la valeur funeste du



N1 TN MY NN 19N S 1M NNNYn 1wy DY NN NI NN 597K "t M (T NwR1))
PP 19NN PR 119 MR DMINIX Y 11T 12020 I8 NNK OYD NMTAY ppn onn ntnvrap
'V Y% 1X2M 121M (DY) T"NN11MAX DNNAXR NIOT XOX X121 X219 02yn YD 710 NNy Nind N1 nd
DNX DY TN NTA NNV Y 021Y S 117V 52925 XOR 2N 182 XY XNX 'K TP XN 0O5wn
INQY 1"D1 RN 12201 MY TP DNNAX 1PAXR XN TP XN XNXR "X &P XN NNN0Y D°wpan
97INX "M M MDD AN YO0 NNN 1Y NI 05NN DNMIX

*

- Et il advint (vayehi) aux jours d'Ahaz (s 7, 1. De quel malheur s'agissait-il dans le cas
présent? - De la Syrie qui les menacait par-devant et de la Philistie qui les menagait par-
derriere. Parabole: 1l y avait un prince que son tuteur voulait assassiner. Le tuteur se dit: si je
le tue de mes mains, on me tuera. Je le priverai donc de sa nourrice et il mourra de lui-méme.
Voici le raisonnement que tint AHaz: s'il n'y a pas d'enfants, il ne peut y avoir de chevres. S'il
n'y a pas de chevres, il n'y a pas de troupeau. S'il n'y a pas de troupeau, il n'y a pas de berger!
AHaz fit le calcul suivant: s'il n’y a pas d’enfants, il n'y aura pas d'adultes. S'il n'y a pas
d'adultes, il n'y a pas de disciples. S'il n'y a pas de disciples, il n'y a pas de sages, s'il n'y a pas
de sages, il n'y a pas de synagogues ni d'écoles, et s'il n'y a pas de synagogues ni d'écoles, le
Saint béni soit-il ne peut alors, pour ainsi dire, faire résider son Esprit sur le monde. Je
m'emparerai donc des synagogues et des écoles. Et de lui, I'Ecriture sainte dit: enfermes un
témoignage, scelle une instruction au ceur de mes disciples (1s 8,16). R. Hanina a dit: Pourquoi a-t-il été
appelé AHaz? Parce qu'll s'empara (efaz) des synagogues et des écoles. R. Jacob a dit au nom
de R. Abin: Isaie a dit: Flespére en Yahvé qui cache sa face a la maison de Jacob, et je mets mon attente en
lut (1s 8, 17). Il n'est pas d'heure ausst sombre que celle au sujet de laquelle 1l est écrit: Et mot, out,
Je cacherai ma_face en ce jour (Dt 31, 18). Et pourtant, des cette heure je mets mon attente en lui (ib.). Dieu
ayant dit: ce cantique portera témoignage contre lui; car sa postérité ne l'aura pas oublié (Dt 31, 21) observons
comment 1l l'a utilisé. Il est écrit: voici que mot et les enfants que Yahvé m'a donnés (Is 8, 18) [nous
devenons signes et présages en Israél, de la part de Yahvé Sabaot qui habite sur la montagne de Swon]. -
Etaient-ils donc ses enfants? - Ils étaient ses disciples! Mais Isaie veut nous enseigner qu'ils lui
étaient chers comme ses enfants. Et quand AHaz s’empara des synagogues et des écoles, ils se

sont alors écriés: Hoi, quel malheur! Voila pourquoi il est écrit: et o/ arrva (vayehi) aux jours
d'AHaz.™

mot. Le lien avec le prologue précédent est immédiat : aprés 1’énoncé de la regle sur vayehi comme signe de malheur, le
texte fournit ici le premier exemple, placant I’histoire d’ Abraham sous le signe d’un combat fondateur ou I’épreuve devient
sanctification.

30. Ce second exemple de vayehi bimey illustre le régne d’Ahaz, présenté comme ’ennemi intérieur d’Israél : au lieu de
défendre son peuple contre la menace étrangere, il cherche a détruire la transmission de la Tora en supprimant synagogues et
écoles. La parabole du précepteur qui laisse mourir I’enfant par privation de nourriture transpose la logique de
I’anéantissement spirituel. L’exégese met en avant le theme de la dissimulation du visage divin, mais souligne en contrepoint
la fidélité d’Isaie et de ses disciples, chers comme des fils. Le cri hoi réapparait comme écho sonore de vayehi, confirmant le
caractere malheur de I’expression. La progression par rapport au premier exemple (Amraphel) est nette : du danger venu de
I’extérieur (guerre contre Abraham), on passe a la menace intérieure, celle d’un roi d’Israél qui attaque les fondements
mémes de la foi et de I’enseignement.



12 INTrY 025N 125 MNXN DNYY91 DTPN DIX DY NN N8 NN TNX M (T atyen)
NK¥YNM MNP N AN 21N KOK N12YNY 2N 10 NN IR DX 21279 NIX K INANY TR AT
NN TAX D DY PR IRY 1K DX XY 'K DN K OX DN 1K DM TA R DX TNX INX )0 NNXIN

OX1 00N X D T'NN 'K OX1 D*TNON X 09172 'K DX 02172 X DM0P 'K DX 17MY Ny T2 1120
XN N2 RATRN PR 12720 MPQTN N2 N0 "N 'K DX NMPITN "N NP0 N2 1K 0NDN 'K
¥ (‘N NPYEN) INMIX 2INDN 1OV MR "N N0 NI TIX "0 XX 021N Y N1 nwn
2Py "271 MPITN N2 N0 "NA TXY TNX MY X1P1 NNY INX X1"N ' 27N 07N 0NN nmyn
NYY NMIXD NP DY 12 'K 2Py NN 119 1°"NoNN 'N5 "Nom (DY) N'YR° X "X "20 0wa
NOWN XY "D (W) INXY 12 "NMP1 DY NNIRN QT 0D21Y2 "9 1"NOX TN0N *IX1 (X" 0M2T) Ny
XOX 1N 1NN XOM 1N 1YY 101N N1 IR DYT9 N IR NI ("N NtV 10 9PN NN yar on
TNAX N2 0™ M0 N AN 2 NNN MPATN "N NM0ID NA TNXY 11701 172D 1YY "2"aN 'Y Tnbn

- Et il advint (vayeht) aux jours de Joiaqim (Jr 1, 3). De quel malheur s'agit-il ic1? 'ai regardé la
terre: un chaos; les Creux: leur lumiere a disparu (Jr 4, 23). Parabole: un roi envoya une proclamation a
travers le pays. Voici comment les habitants la recurent: ils la prirent, la déchirérent et la
brilerent. Puis ils dirent: Malheur a nous ! Quand le roi saura cela! C’est ce que vise le verset:
chaque fois que Yehudi avait lu trots ou quatre colonnes, le ot les lacérait avec le camif du scribe et les jetait au
Seu sur le brasero, jusqu'a ce que le rouleau entier fiit consumé dans le feu du brasero (Jr 36, 23). Cela (trois ou
quatre colonnes) signifie en fait trois ou quatre versets. Quand il en arriva au cinqui¢me
verset: ses oppresseurs ont le dessus (Lm 1, 5) le roi lacéra le rouleau d’un coup de canif, et le jeta
dans le feu d'un brasier, jusqu'a ce que les flammes le consument (ib.). Quand 1ils virent cela, ils
s’écricrent: "Hoi, quel malheur!". Voila pourquot 1l est écrit: et voict (vayehi) quaux jours du régne
de Joiagim.”'
(X NMY) DMMPN SR 1021 10N NI YIRD DX MR (T DY) DY DN NI NN DpMnt "t M
/X2 MO MyIp1 NNIX 1901 N1*TNN 11219 WY NN NN 15w XNa*00119 NYYY 1oN% DX 1K)
XNON NY2IX NMNST YO "N X1pD 0™ (1" 0w) 7NN 19X 01272 1500 2w 129 IR 1K
XN DX 15N 19100 1yN2 YRt TN PRI NMIY 1N NN P109Y yhany 1°D 0P10D NyAIX
020N NN DTNNE 12NN 10 IR 1D MR DY WK RN DY 022NN YD DN TV NRN DX WK
oYpmnn
- Et il advint (vayelr) aux jours d'Assuérus. Quel fut le malheur dans ce cas? Ce fut le décret
permettant de tuer et de détruire tous les Jurfs (Est 3, 13). Parabole: un roi avait un vignoble, et trois
de ses ennemis vinrent l'attaquer. L'un entreprit de couper les raisins (‘olelot), le second de
couper les grappes, le troisitme entreprit de déraciner les vignes elles-mémes. De méme, le
néfaste Pharaon a-t-il commencé par éliminer les enfants (‘olelo?), ainsi qu’il est écrit: tout fils qui
naitra, jetez-le au flewve (Fx 1, 22). Nabuchodonosor continua en coupant les grappes (eshkolot), ainsi

qu’il est écrit: les forgerons et les serruriers, au nombre de mille (2R, 24, 16). R. Bérékhia a dit au nom

31. Le malheur associé & Yehoyaqim est la destruction de la parole prophétique elle-méme. La parabole du roi dont 1’édit est
brlé par les habitants illustre le geste de Yehoyaqim lacérant et incendiant le rouleau de Jérémie (Jr 36). La lecture
midrashique souligne la gravité de 1’acte : supprimer « trois ou quatre colonnes » revient a effacer « trois ou quatre versets »,
atteignant jusqu’au cri de Lamentations (ses oppresseurs ont le dessus). Le peuple s’écrie alors hoi — malheur —,
confirmant 1’équivalence phonétique et théologique avec vayehi. La progression se poursuit : apres le danger extérieur
(Amraphel), la menace intérieure (Ahaz), voici I’anéantissement de la Tora par un roi d’Israél, qui marque un pas
supplémentaire vers le chaos et I’exil.



de R. Yé¢huda: cela signifie mille artisans et mille forgerons. R. YoHanan a dit: mille en tout.
R. Samuel a dit: ce passage se réfere aux édiles. R. Yossi b. R. Simon a dit: il se réfere aux
Sages. Haman I'impie voulut, quant a lui, arracher le pied de vigne lui-méme, comme on dit:
"prendre la poule avec tous les ceufs", ainsi qu’il est écrit: pour détruire, assassiner et causer la
disparition: et quand cela arriva, on s’écria: Hoi, quel malheur! Voila pourquoi 1l est écrit:

vayehi bime aHashverosh, et il advint aux jours d'Assuérus.™

D217 NN 75N% D*TINN 92 NX TAX21 10NY DY NN NI NN PIMPNX " 0™ ('K INOK)
90 NX MPYY ¥p2 wHwin MDY 211N M MYX1y2A qupn 5°NNN TARND DRI 2019 10T
A¥1TI121 1NMDHOYN NI TSN 12N 5D ('R M) 'Ky M5y qupn 5*NNN Y»IN Ny 72 0M9a0
NX NTINY M D2 NN M 9K 120NN waNn (T "2 0°0%n) 'Ky MY1DWRA 21t 5 NNN yran
19X X 1IN0 M2 " PUTHAN DR INKR SRINK M aHX 1210 K 1IN 99K 1A0NN1 99X wann
TAXD AN TN (A TNDXK) NNY™IA AT IR NYAN YD NX MpYY ¥p2a ywnan Inn 0NON NN
Z1MZNX "N NN M0 NN 12 NNN 10 IR 1N

- Au temps ou gouvernaient les fuges (vayehi bime shefot ha-shoftim) Re 1,1). - Quel a été le
malheur ici? - Une famine survint dans le pays! Parabole: une province devait des imp6ts au
rol. Il envoya un percepteur pour les collecter. Que firent les gens de la région? Ils saisirent le
fonctionnaire, le frappérent et lui imposérent une amende, en ces termes: nous lui avons fait
ce qu'll cherchait a nous faire. Ainsi, au temps ou gouvernaient les Juges, quand un homme
s'était rendu coupable d'idolatrie et que le juge entendait le traduire en jugement, le prévenu
venait lui-méme fouetter le juge, en disant: "je lui a1 fait ce qu'il voulait me faire ". Malheur
(hot) a la génération dont les juges sont ainsi jugés! Telle est la signification du verset: vayehu
bime shefot ha-shoftim, au temps ou gouvernazent les fuges. Shim'on b. Abba a dit au nom de R.
YoHanan: partout ou 'on trouve l'expression vayehi, le texte annonce soit des malheurs, soit
de grandes joies. S'il s'agit de malheurs, ce seront des malheurs sans précédent; s'il s'agit de

joies, ce seront des joies sans précédent. **

32. Le malheur attaché a AHashverosh est la menace d’extermination totale décrétée par Haman. La parabole du vignoble
décline trois étapes : Pharaon s’en prend aux enfants, Nabuchodonosor aux élites (artisans, responsables, sages), Haman
enfin cherche a déraciner la vigne elle-méme, c’est-a-dire Isra€l tout entier. Chaque ennemi pousse plus loin ’entreprise de
destruction, jusqu’a viser I’éradication absolue. Le cri hoi" ponctue encore le vayehi, signe de détresse. La série des cinq
vayehi bimey se clot ainsi sur le plus radical des malheurs, ou I’existence méme du peuple est mise en cause. Le lien avec les
prologues précédents est double : d’une part, I’illustration systématique de la regle herméneutique donnée par R. Samuel
(cinq malheurs), d’autre part, la montée en intensité des menaces — d’une guerre contre Abraham a la destruction du texte
prophétique, pour aboutir au projet d’extermination totale. Cette progression dramatique justifie la lecture du vayehi de Ruth
comme annongant famine et détresse des 1’ouverture du livre.

33. Le malheur associé a I’ouverture de Ruth est la famine, immédiatement reliée a 1’anarchie morale de I’époque : les juges
ne jugent plus, mais sont eux-mémes jugés et humiliés. La parabole du percepteur renversé par ses débiteurs illustre cette
inversion de 1’autorité : celui qui devait faire respecter la loi devient victime du justiciable. Le cri hoi réapparait, signalant le
chaos social. La conclusion cite a nouveau R. Yohanan : vayehi peut annoncer le plus grand des malheurs ou la plus grande
des joies. Le cycle des cinq vayehi bimey se boucle ainsi sur I’ouverture méme du livre de Ruth : ce qui s’annonce comme
famine et désordre prépare en creux 1’émergence de 1’histoire rédemptrice de Ruth et de David. Le lien avec le prologue
précédent est net : apreés la série des « regnes de malheur », le midrash applique le principe herméneutique & Ruth, pour
souligner que son récit s’ouvre sous le signe de la détresse — mais avec la possibilité d’une joie sans précédent, celle de la



TN WY 37 7717 2097 N2 ANNTW TR TIRA 2Y7 O QW AN 77X 01 22UOWT VIDY 22 70
WY 1172 MWY? Wp2n TN AR 1K IR 1230 1IPP0 INIK 1901 739785 212 108 0 702130 1IRON0 1w
X2 RI7 7771 1°7 12 MWL Wpan 1770 M 032910 NTIAY T2 PRI QTR 77 209N LIDW »°a 0 10

VAW DOV VIDW °1°2 3771 N PUOWI PUIIWW NT? MR Y N7V 7 TAVA RYVAT 71 IR 1PUT0 AP0
N2 ANAY PR AW OR 300 77X PR T8 OR 3001 70X VAR 23P1R 93 73017 M awa R XA M2
prishapllijal

%

- R. Samuel b. NaHmani intervint pour faire cette distinction: partout ou 1'on trouve
vayehi, cela annonce un malheur; mais 1a ou il est écrit vehaya (et ce sera) le texte annonce
de joyeuses circonstances. - Mais, lui objecta-t-on, il est pourtant écrit: et dieu dit: qu'il y ait
lumiere (vayehi or)? 11 répondit: certes, et cependant, celle-ci n'est pas une lumiére de joie, en
ceci que le monde n'est pas autorisé a user de cette lumicre, car avec la lumiere qui fut créée
au premier jour, on pouvait voir d'une extrémité du monde a l'autre. Mais quand Dieu vit
que les impies étaient destinés a apparaitre, telle la génération d'Enosh et la génération du
Déluge, ainsi que celle de Babel, ou celle de Sodome, il reprit cette lumiere. Ce que vise le
verset: elle ote aux méchants leur lumiere (Jb 38, 15). Et Dieu la cacha a I’intention des Justes,
pour les temps futurs ainsi qu’il est écrit: la lumiere est semée pour les justes (s 97, 11). On
lui objecta encore: mais il est bien écrit: I/ y eut un soir et il y eut un matin: premier jour (Gn
1, 5). Il leur répondit: 1a non plus il n’y a nulle circonstance de joie, car les cieux sont
destinés a étre consumés, ainsi qu’il est écrit: car les cieux se dissiperont comme de la
fumée (Is 51, 6). On lui objecta encore: mais il est écrit: il y eut un soir et il y eut un matin:
deuxieme jour (Gn 1, 8). Et ainsi de suite du troisiéme jour, du quatrieme jour, du cinquiéme
jour, et du sixiéme jour? **

('R MPWKRI2) 22N XM NNNRY 1PN NI DM K D1pn 92 X299 NTaVI NN 12 Yxng
NTIX NNIXA NN D2Y0N NOT RO NNNY S NI N1PR RN X DN K 11X N DNOK DKM
NXYY DY PTNYY DRI 11711910 TY1 DY 110N ND1¥ DTX IR D1 NXI2IY NI NNIRY
1121 DX DYN YanM (M"Y 1K) TN NNPY DITO "WAXD1 NAYDN MM 21ann MT IR IR T
MM QY M ('K NPERND) 2TN0M DY PN PRTEY VINT X (T8 0°ONN) MK XAY TNV DT8O
wyD DY 1D (X" NYRN) IR MYAND DY PTNYY NNNY NK XN X 0NY K TX D1 1pa
W NN "YM AORA MIY D1 1P NN QY DM 2N Kt PN Inon)

*

- Il leur répondit: Ia non plus il n’y a nulle circonstance de joie, car pour tout ce qui a
été créé durant les six jours, il faut encore un effort pour en profiter, par exemple, la
moutarde a besoin d'un ingrédient qui la rende supportable pour que nous la consommions,

les lupins doivent étres adoucis, et le blé doit étre moulu. - Mais il est pourtant écrit: vayehu

royauté davidique.

34.R. Samuel b. NaHmani raffine la regle : vayehi introduit le malheur, vehaya la joie. Mais le débat montre que cette
distinction n’est pas mécanique : méme les vayehi de la Création n’expriment pas une joie véritable, puisque la lumiere
originelle est retirée du monde et réservée aux justes de 1’avenir, et que les cieux eux-mémes sont destinés a se dissiper. La
controverse insiste sur la gravité intrinseque du mot vayehi, qui, méme dans le contexte de la Création, porte en germe une
limite ou une perte. Le lien avec la séquence précédente est clair : apres avoir illustré les vayehi bimey par cinq régnes de
malheur (jusqu’a Ruth), le midrash revient a la Genese pour confirmer que la formule vayehi est partout porteuse de fragilité,
tandis que seule la perspective eschatologique (vehaya) ouvre a la joie définitive.



Adonai et Yosseph, Et le seigneur était avec Joseph (Gn 39, 21). Il répondit: ceci non plus n’annonce
rien de joyeux, puisqu’il est écrit ensuite: Je n'ai rien_fait pour qu'on me mette en prison (Gn 40, 15). -
Mais n’est-il pas écrit: Le jour oi (vayehr) moise eut achevé d'ériger la demeure (Nb 7, 1). 1l leur
répondit: ceci non plus n'annoncait rien de bon, car le jour ou le temple fut construit, le
Tabernacle fut caché, ainsi qu’il est écrit: Moise ne put entrer dans la tente du rendez-vous (Ex 40, 35).
- Mais n'est-il pas écrit: Or Josué, se trouvant prés de Féricho ** (Jos 5, 13)? 1l leur répondit: ceci
n’annoncait rien de joyeux, puisqu'en cette occasion, Josué déchira ses vétements, ainsi qu’il
est écrit: et Josué déchira ses vétements (Jos 7, 6). - Mais qu’en est-il de ce verset: Au huitiéme jour *°. ..
v 9,1) 2 Il leur répondit: cela n’annonce aucune joie, car en ce jour, Nadab et Abihu
moururent. - Cependant, il est écrit: Quand le roi habita sa maison ¥ 28 7, 1). 1l leur répondit:
ceci n’annonce rien de bon, car Nathan le prophete vint le voir et lui dit: Pourtant, ce n'est pas

tot qui bdtiras cette maison (1R 8, 19). **

TI¥ 5TINN PNAD Y DO NYWRIA N NI RN NN Y0 NN N XN R DNO X

NX 901" NX 'NNM (V"D NYRIL) 2'ND XNV 1D 0PUNN PR PDMIY PPOINNINN 1P NNNY
NX .NPN MY 01" NM (T 127T02) 2N XN .122 NIXK Y D ('n DY) 2NDT NNNRY DK RN X
TYIN SR X X2 NN 7137 X9 (‘M Nny) INXIY YTpNRN NN 112 1A 12 NN N1KR XN X DND
INXIY PMYNY YIN® YIP 12 NNNY 11K XN X DNY X YRR NP2 M (N y»ant) 2'ND kM
QY NNNY N'R XN X DNY INX NN 01120 (‘0 XIpM) 2D XN 1Mmvny yean® yap ('t o)
N1 X212 NN N1R XN X 9% N2 1500 2wt D 0M (T2 YXIn) 2N XN X1N"AX1 2T NN
N"aN 1N X% NNX P ('N 'R 0*05%N) 1% K XN

*

- IIs lui dirent: nous avons épuisé toutes nos références scripturaires; dis-nous
maintenant quelles sont les tiennes. Il leur cita les versets suivants: ce jour-la, (vehaya) les
montagnes dégoutteront de vin nouveau, les collines ruisselleront de lait, et dans tous les torrents de Juda les
eaux rutsselleront * (1 4, 18). 1l arrivera, (vehaya) en ce jour-la, que des eaux vives sortiront de Jérusalem. . .(za
14, 8). Ce jour-la (vehaya) le Seigneur étendra encore la main une seconde fois...(Is 11, 11). 1l arrivera (vehaya)

en ce jour-la, que chacun élevera une génisse et deux téles de petit bétail (Is 7, 21). Et il arrwvera (vehaya) qu'en

- vayeli biliot yehoshua’ bi-yiriHo,

%6 vayehi ba-yom ha-shemini,

37 vayehi ki yashav ha-melekh be-beto,

38. La controverse se poursuit par une série d’objections, chacune citant un vayehi qui semble annoncer une circonstance
heureuse (Joseph accompagné par Dieu, la dédicace du Tabernacle, Josué avant Jéricho, le huitieme jour de I’inauguration
sacerdotale, I’installation de David dans sa maison). A chaque fois, la réponse rabbinique détourne le sens vers un revers
sombre : Joseph était en prison, le Tabernacle a été éclipsé par le Temple, Josué déchira ses vétements, Nadab et Abihu
moururent, et David se vit refuser la construction du Temple. Le procédé herméneutique systématise ainsi 1’association de
vayehi au malheur, méme contre 1’évidence contextuelle, en soulignant que la joie dans I’histoire d’Israél est toujours
menacée par une perte ou un empéchement. Le lien avec les passages précédents est clair : aprés avoir montré que vayehi
introduit des malheurs majeurs (vayehi bimey), puis méme dans la Création, le midrash élargit sa démonstration a I’ensemble
des récits bibliques. L’effet cumulatif est de transformer vayehi en mot-signe de la fragilité humaine et de I’histoire marquée
par le manque, en contraste avec vehaya, promesse d’une joie intacte et eschatologique.

%-La suite du verset (Une source jaillira de la maison de Yahvé et arrosera le ravin des Acacias) est lue comme une allusion messianique.



ce jour-la, on sonnera du grand cor (Is 27, 13). Et il arrwwera en ce jour (vehaya) que le reste laissé a Sion, ce qui
survit @ férusalem ** (s 4,3). -Ils lui objectérent: mais n'est-il pas écrit a inverse: ef voici qu'advint
(vehaya) quand Férusalem fut prise? (Jr 38, 28). Il leur répondit: non, ce verset n'annonce pas une
circonstance de lamentation, mais de joie, car en ce jour, Israél fut pleinement quitte pour

toutes ses iniquités, car il s’agit du jour ou le Temple fut détruit.* *

N™7) DOY 0NN 190 X1NN D12 N (A OX1Y) 5K )T T NXR INXK TT 1R 10INK 00D X
DM N (T DY) 1T NI NP0 X1NN D1 Nt (R NtYRY) 0N 0N IRYY XINn DMt (T
DY217M] INNN 1A RN O (T DY) D172 1912 ypnt X1INN 01" Nt (11D Ow) KR DR KINN
NNNE X9X N¥ NIKR XN X DNY INX DR 01T91 IwKD N (N9 NPNt) 2°ND XM Nto AN
N21 NINT XNNPNO P50 .p"'NN2 2NNY 01" DNPNY Y NNO 1PD91X DRI 1501 D11y

#0- La suite de ce verset est : sera appelé saint, lout ce qui est inscrit pour la vie @ Jérusalem

41. La conclusion oppose définitivement vayehi, signe du malheur, & vehaya, signe de la joie. Les versets rassemblés (J1
4,18 ;Za 14,8 ;1s 11,11 ;7,21 ; 27,13 ; 4,3) dessinent un horizon messianique : abondance, fertilité, eau vive, rassemblement
d’Israél, sonnerie du grand shofar, sainteté de Jérusalem. Tous ces vehaya préfigurent une restauration eschatologique, ot la
joie est plénidre et irréversible. A I’objection d’un vehaya appliqué 2 la prise de Jérusalem (Jr 38,28), le midrash renverse la
perspective : la destruction du Temple est interprétée comme une purification, I’acquittement total des fautes d’Israél. La
logique se boucle : méme ce qui apparait comme catastrophe ultime est relu comme promesse de rédemption. Le cycle
herméneutique installe ainsi une typologie des temps : vayehi marque 1’histoire humaine, toujours entachée de manque et de
douleur, tandis que vehaya désigne 1’avenir divin, le temps messianique de la consolation. Ce dispositif, qu’on retrouve
ailleurs (Esther Rabba, Lamentations Rabba), établit une clé de lecture structurante du langage biblique, o la nuance d’un
mot oriente tout un horizon théologique. Le lien avec le passage précédent est explicite : apres avoir prouvé que tout vayehi
se rapporte au malheur, I’ultime étape ouvre a 1’espérance en affirmant que tout vehaya releve de la joie, scellant ainsi le
contraste et concluant le prologue de Ruth Rabba sur une perspective eschatologique.

42. Note générale sur les prologues de Ruth Rabba

Tous les livres n’ouvrent pas par un prologue midrashique ; celui de Ruth Rabba assume une fonction herméneutique. Il
inscrit la lecture du livre dans une histoire de crise (idolatrie, famine, exil) et dans une économie de la rétribution. Les
premilres ouvertures (RtR 1-3) posent la responsabilité d’Israél, sa paresse spirituelle et son étrangeté a la Torah ; les
suivantes (RR 4-6) illustrent la logique du chatiment par ’abandon divin et I’humiliation historique (juges frappés, rois
étrangers, famine). Le cycle final (RR 7) articule une réflexion philologique (vayehi = malheur ; vehaya = joie) et ouvre une
perspective eschatologique : a la désolation du temps des Juges répond la promesse d’une rédemption sans précédent.
L’ensemble confere au livre une cohérence théologique : drame historique et espérance messianique s’y nouent, préparant la
figure davidique issue de Ruth.



Chapitre 1

« 1,1 AU TEMPS OU GOUVERNAIENT LES JUGES “. Malheur 4 la génération
qui juge ses prres juges, et malheur a la génération dont les juges auraient (par leur
comportement) a &tre jugés! Ainsi qu’il est écrit: mais méme leurs juges, ils ne les
écoutaient pas (Jg 2, 17).** Qui étaient les juges dont il est ici question? Rab dit: ce sont Baraq
et Debora; R. Yéhoshu’a b. Lévi dit: ce sont Shamgar et Ehud; R. Huna dit: ce sont Debora,
Baraq et Yaél. Le mot "juge” (au singulier) implique qu'il n'y en ait qu'un, "juges” au
pluriel, implique qu'ils soient deux, "les juges” (avec ’article) implique trois juges.*”

VOWNY DY MUY NTY IR DNNUDIWY NX WOYY NTY "X DUDIWN VIDY N NN K

"N TINX AN K "2 1N 1AM PAINX AN "Mavny XD DNLVOW HX DN ('2 D’UDWW) a1
:XN5N DVOWN 1N 0DPUSY Th VDY 1" bym 121 NM1AT MNX X11n 11

*

* 1,2 Rabbi * demanda a R. Bécalel: quelle est la signification du verset: ous, leur mére
s'est prostituée, celle qui les congut s'est déshonorée (Os 2, 7). Est-il pensable que notre mere Sara se
soit prostituée! Son interlocuteur lui répondit: a Dieu ne plaise! Mais la signification de ce
verset est la suivante: quand donc arrive-t-il que les paroles de la Tora soient méprisées par
les ignorants? Quand ceux qui sont versés dans la Tora la méprisent eux-mémes.*’” R. Jacob
b. Abdimi expliqua ce verset ainsi : quand les paroles de la Tora sont-elles considérées
comme des prostituées par les ignorants? Quand leurs propres maris les méprisent. ®  R.
YoHanan déduit la méme 1dée du verset suivant: la sagesse du pauvre est méprisée (Qo 9, 16). -
Pourtant, la sagesse de R. Aqiba, qui était un homme pauvre, était-elle méprisée? - Que
signifie alors étre un homme pauvre? - Il s'agit de celui qui bafoue ses propres paroles. Par
exemple, un Ancien qui siege et explique le verset: tu ne feras pas dévier le droit (Dt 16,19) alors
que dans les faits, 1l fait dévier le droit. Il explique le verset: tu n'auras pas égard aux personnes (ib.)

mais lui, i prend en compte dans son jugement, le rang des justiciables. Il explique le

#-En hébreu, cette phrase vayeht bime shefot ha-shoftim peut-étre lue: au temps o1l on jugeait les Fuges.

#-Ce renvoi s’explique par la suite de ce verset: car (ces juges) se prostitucrent a d'autres dieux.

45. Le midrash ouvre par une condamnation de I’époque des Juges : ’autorité y est inversée, puisque le peuple « juge ses
juges », et les juges eux-mé€mes méritent d’€tre jugés. La citation de Jg 2,17 (mais méme leurs juges, ils ne les écoutaient
pas) illustre cette crise morale et religieuse, liée a 1’idolatrie. La suite développe une herméneutique numérique : le mot shoft
(juge, singulier) renvoie a un seul magistrat, shoftim (pluriel) a deux, et ha-shoftim (avec article) a trois. Cette combinatoire
sert 2 introduire une pluralité d’identifications possibles (Débora, Baraq, Yaél, Shamgar, Ehud), sans chercher 2 les unifier.
La logique n’est donc pas historique mais formelle : le verset de Ruth devient un prétexte pour classer et énumérer, tout en
soulignant que, quelle que soit la combinaison retenue, le temps des Juges demeure marqué par la défaillance de ses
dirigeants.

#6-Rabbi Yehuda ha-Nassi

#7- Responsabilité des guides: le livre de Ruth va traiter des rapports entre Juifs et paiens. De méme que les Juifs sont les guides
des paiens, le peuple juif dépend de ses guides.

#-Le peuple d’Israél est considéré comme le gardien et donc le mari de la sagesse contenue dans la Tora.



passage: et tu n'accepteras pas de présent (ib.) mais, lui-méme accepte les “pots de vins”. Il

commente: vous ne maltraiterez pas la veuve et Lorphelin (Ex 22, 21) et pourtant il les maltraite! *

1"N 1% X NNN NNTINK NP IWOX DNX NNIT D (2 YRAN) 2'NDT 1NN 5581 "5 Yxw "ana
MTAX 12 2pPY? M RNK DNIX TN 1NV YA YIRD Y *1921 1 TANN 17N 2T NNK XOX
NN 1IN M DNIX TN JMYYAY NYRA YR Y 1192 MND YY1 NN AT TNRK AYIny NN Ta
1NN XX NN DM 20N NNY X2'PY 17 ¥ 1NNDN 1 0™ 12010 NNom ('0 NYNp) XoNn nd
7ON XY VOYN NLN X1 LOYN NLN X2 (V™ DMAT) PNTI AV |PT 112D 1"12T2 MM XINY N 1D0N
NIyn XN MynN X% DINM NINOX %2 ("D Nny) TN NP1% X101 T NPN XY 019 17N X101 0M9
DMIX

49. Le passage illustre, par une lecture provocante d’Os 2,7, le lien entre la corruption des élites et le discrédit de la Tora. La
réponse rabbinique déplace la métaphore de 1’infidélité conjugale vers la responsabilité des guides : lorsque les savants
méprisent eux-mémes la Loi, ils la rendent méprisable aux yeux des ignorants. La relecture de Qo 9,16 (la sagesse du pauvre
est méprisée) va dans le méme sens : le « pauvre » n’est pas tant celui qui manque de ressources matérielles (car R. Aqgiba,
pauvre, fut respecté), que celui qui s’avilit en bafouant ses propres paroles. L’exemple du juge qui commente la Tora mais
agit a ’inverse incarne cette contradiction. Ainsi, la faute n’est pas seulement individuelle mais structurelle : si Isra¢l est
gardien de la Tora comme un mari de son épouse, le mépris de ses chefs revient a une forme d’adultere spirituel, qui rejaillit
sur tout le peuple. Ce développement prolonge logiquement 1’avertissement du v. 1 sur des juges eux-mémes jugés.



